فتشواالكتب

أيرارا كيا والمريجية

تأليف

ف. ب. مَاير

المقص مرفت داود

....ا الطبعة الثالثة

MAN

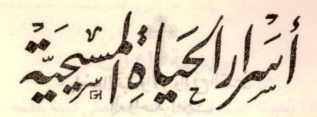
## हं अंगिर्यं

ما اكثر الاسرار الروحية في الحياة المسيحية ! فللحياة السرارها ، وغواهضها ، واسئلتها الهامة لنا اجمعين ، والنفس المؤمنة بالله الله ، والقلب المي الله ، والقلب المتحد بالقدير يستطيع أن يفهم توضيحات الروح القدس التي يهمس بها فيه ، وبذلك فان كل واحد من هؤلاء بستطيع أن يتحدث بها قاله له الله .

كيف يحل المسيح بروحه فينا،ويجيب على كل نساؤلاتنا؟ هــذا سر عميق عظيم ، فاش يرتضى أن يسكن في قلب الانسان الى معرفة ارادته ؟ هذا أيضا سر عظيم من أسرار حياة المسيح فينا ... كيف يتحمل المؤمنون الآلام ، وكيف يعيشون حياة مثمرة في هــذا العالم ، . كل هذه وغيرها،

أسرار يحدثنا عنهاهذ الكتاب.

٨



تاليف ف . **ب .** مَاير

تعریب ال*قص فروش د*اود

الطبعة الثالثة

1944

بعاب منع مجة خلاص لنفوس للنشر م ١٢ مناع نطة بشيرا عد

coptic-books.blogspot.com

ماسم الآب والأبن والروح القدس الله واحد . آمين

المقارف الأذ

المنالئة المنالة

YAPI

مطبعة الخلاص

coptic-books.blogspot.com

## مقدمة المؤلف

Les Kindi le ecital vier liced Illand

يخبرنا الرسول بولس أنه قد أعطى نعمة خاصة للكى ينير الجميع في ما هو شركة السر الذى كان مكتوما منذ الدهاور في الله ، ولكن الله سر أن يعلنه بالانجيل ( أف ٣ : ٨ و ٩ ) •

اذا فكلما منحنا الله سرا في الحياة الروحية ، كاشفا ما كان مستورا ، أو منيرا ما كان غامضا ، كان هدذا بمثابة دعوة من الله لنا لكى نعتبر أنفسنا أمناء أو وكلاء على الآخرين ، لكى ننقل اليهم ما قد تعلمناه .

هـذا ما أردت أن أفعله في هـذه الصفحات البسيطة • ان قصدى الوحيد هو أن أذيع ما رأيته وما تسلمته من كلمة الحياة ، لكى يشاركنى فيه غيرى •

لكن كل مجهود يصبح عبثا بدون ايضاح الروح القدس ، الذي من اختصاصه أن يبرهن هذه الأمور

الروح الانسان لكى يدركها بنور الرؤيا الالهية والبصيرة الروحية •

للحياة أسرارها، وغوامضها، وأسئلتها الخطرة لنا أجمعين و ولعل أحدا لا يستطيع أن يجيب عنها اجابة صادقة نيابة عن شخص آخر و يجب أن تسأل النفس أسئلتها من الله و وتجد حلها منه بلغة يفهمها القلب دواما وان لم يفهمها العقل دواما و لكن كيل واحد يستطيع أن يتحدث بما قاله له الله و وهذا ما أردت أن أفعله و

اعداء أو وكاره عن الأخرين ، لكي تنظ البيم ما قد

## العثور على اللحن المفقور

لقد دونت قصة اللحن المفقود في شعر رائع و في موسيقا شجية • لقد سمعنا كلنا عن السيدة ، التي في الخريف في النور الضئيل الذي ملا الغرفة ، بدأت تلعب على البيانو الجميل • لم تعرف ماذا تعزف على البيانو ، ولا ما كانت تحلم به • لكنها ضربت على وثر واحد ، فكان صوت كصوت ختام تونيمة رائعة:

لقد ملا الجو برائحة زكية كخاتمة ترنيمة ملائكية لقد مس روحها المحمومة الأبية بلمسة راحة لانهائية

#### \* \* \*

لقد سكن الأحزان والأشجان كالمحبة التي تتغلب على كل نزاع وخصام لقد بدا كصوت شجى الألكان الوسيقا حياتنا المتنافرة الأوزان

لقد ربط كل المعانى المتنافرة وملا القلب بنعمة السلام الغامرة وارتعش وهوا يغيب عابرا كأنه لا يريد أن يكف الا هادرا

بعد ذلك دعاها داع لترك الغرفة ، وعندما عادت الى البيانو فقدت ذلك اللحن الالهى • وبالرغم من أنها تاقت اليه وبحثت عنه فقد ذهبت كل مساعيها أدراج الرياح • لقد أصبح لحنا مفقودا •

كلما سمعت هذه القصة ذكرتنى بالفرح المفقود، والسلام المفقود ، والقوة المفقودة ، الأمر الذى يشكو منه الكثيرون • في بداية حياتهم المسيحية ، سواء منذ أمد قصير أو في الماضى السحيق ، كان يبدو كأنهم ضربوا على لحن الحياة المباركة المجيدة وطالما بقيت تلك النعمات في حياتهم كانت كأيام السماء على الأرض • لكنها مع الأسف الشديد صمت سريعا ، وامتلأت حياتهم الآن بالندم من أجل الأيام التي ولت هاربة •

أين البركة التي عرفتها متقدة بالغيرة يوم عرفت الرب الأول مرة ؟ أين المناظر المبهجة للنفس المرة التي فيها كنت أرى يسوع وكلمته المسرة ؟

عن أن يحل \* عو ين يها ي لقد شبه باب يعب

يا لها من ساعات تمتعت بها وقتئذ وكانت مليئة بالسلام لا زالت ذكرياتها الحلوة يقصر عنها الكلام لكنها تركت فراغا مشحونا بالظلام لا يستطيع أن يملأه العالم المليء بالآلام

كتبت هذه السطور لمساعدة جميع الذين هم على هذه الشاكلة ، ولاعادة اللحن الحلو المفقود اليهم و تشجع ، فانك تستطيع أن تستعيد كل ما فقدته وأكثر و لقد طوحت بأحجارك الكريمة في المحيط ، فعاصت في أعماقه ، ويبدو أنه لا أمل مطلقا في استعادتها و لكن يد المسيح تقدر أن تردها الى يدك وكل ما عليك هو أن تكون حكيما من الآن فصاعدا ، لكى تدعه يحفظها لك و

وهده هي الخطوات للرجوع ، وهي خطوات يجب أن تخطوها في الحال ،

### ( ١ ) ثق بأن الله سوف يرهب بك ترحيبا حارا :

هو ليس هاكما يحقد ، انه لم ينبذك ، ولم يكف عن أن يحبك ، هو يحن البك ، لقد شبه بأب يحب ابنه الضال ، دائه ما التطلع من نافذته الى الطريق الذى ذهب فيه ابنه ، يتوق بلهفة الى عودته ، واذا رآه من بعيد ركض ليلتقى به ويحتضنه ويضمه الى صدره الحنون بالرغم من قذارة شكله وملابسه المهلهة ، هذا هو الهك يا أخى ، اصغ الى كلماته التى تخنقها التأوهات والتتهدات : «كيف أنبذك يا أفرايم ، كيف أجعلك كأدمة ، أصنعك كصبوبيم ، أفرايم ، كيف أجعلك كأدمة ، أصنعك كصبوبيم ، قد انقلب على قلبى ، اضطربت مراحمى جميعا » قد انقلب على قلبى ، اضطربت مراحمى جميعا »

اقرأ الأصحاح الأخير من نبوة هوشع الذي يمكن تسميته انجيل المرتدين • اقرأ الأصحاح الثالث من نبوة آرميا ، ودع توسلاته الأسيفة تبعث السلام التي قلبك • اقرأ قصة سقوط بطرس واعادت ، واسكب الدموع السخينة عند قراءة الأصحاح الحادي والعشرين من انجيل يوحنا ، عندما ترى كيف تحنن الرب وصفح عنه بكل لطف ورقة ، وكيف تكرم بأن عهد اليه رعاية خرافه وغنمه •

ثق بأن سقطاتك وخطاياك المتكررة لم تنقص ذرة من محبة الله اللانهائية ، وان كانت قد أتعبت كل انسان آخر • لقد طلب منا أن نعفر • • ٥ مرة لمن يسىء الينا ، فكيف يكون مدى غفرانه لنا ؟ كما علت السماء عن الأرض هكذا عظمت رحمته : « ليترك الشرير طريقه ورجل الاثم أفكاره وليتب الى الرب فيرحمه والى الهنا لأنه يكثر العفران » (اش ٥٥:٧)• ان رجعت الى الله فثق بأنه يرحب بك ترحيبا حارا •

# واعترف به: الله المنكى تعرف ما جسرى بينك وبين الله

لقد فقدت ضوء وجسه الله ، لا لأنه حرمك منه بتحكم واستبداد ، بل لأن آثامك صارت فاصلة بينك وبين الهك ، وخطاياك حجبت وجهه عنك كغيمة أمام الشمس ، لا تضيع الوقت بالتطلع اليها كجملة ، بل عالجها واحدة فواحدة ، وحينما نعالج خطايانا يجب أن نقتدى بالجندى المتمرن على تحديد الهدف والدقة في التصويب نحوه ، أطلب من الله أن يفحمك ويعلن في الطريق الباطل الذي فيك ، صف أمامه كل حياتك كما صف يشوع كل الشعب ، غربلها سبطا سبطا ، سبطا ، الى وقبيلة قبيلة ، وعشيرة عشيرة ، ورجلا رجلا ، الى

أن تجد أخيرا عخان الذي سلب منك ابتسامة الله الباركة (يش ٧ : ١٦ ـ ١٨ ) •

لا تقل: يا رب اننى خاطىء جدا ، فعلت ما لا يجب أن أفعله ، وتركت ما كان يجب أن أفعله ، بل قل يجب أن أفعله ، بل قل : يارب اننى فعلت هذه الخطية وتلك وتلك و الذكر كل خطية باسمها ، لقد اكتظ قلبك بالخطايا ، ففرغه كما تفرغ صندوقا ، وذلك بأن ترفع أولا ما هو فوق ، وعندما ترفعه تجد أكثر وأكثر أسفله ، ارفع هذه أيضا ، واذ ترفعها قد تجد أكثر ، لا تهدأ حتى ترفع الكل ، والاعتراف هو أن تعترف بكل خطية ، وكيف بدأت ، وكيف سمحت لها بأن تنمو ، وكيف أحببتها وقاسيت نتائجها المرة ،

## (٣) آمن بغفران الله السريع:

كم تقضى من الوقت لتغفر لطفلك عندما تكون واثقا أنه قد ندم حقا وتاب ؟ و ان المغفرة لا تتطلب أى وقت و ان التباعد عن الله كل أيام الحياة ، وأخطاء السنوات الطويلة ، يمكن أن تغفر في طرفة عين ، في الفترة التي تلزم لتجمع دمعة العين وسقوطها و هذا هو الحال مع الله و « ان اعترفنا

بخطایانا فهوا أمین وعادل حتی یغفر لنا خطایانا » (۱۱ یو ۱ : ۹ ) ما و سور سال نامانسه ماهای

في بعض الأحيان يدعنا الله ننتظر حتى تجاب بعض الصلوات ، لكنه لن يدعنا ننتظر لحظة واحدة حتى تجاب الصلاة من أجل المغفرة ، في اللحظة التى نعترف بها قائلين « قد أخطأت الى الرب » نسمع الاعلان بالمغفران « الرب أيضا قد نقل عنك خطيتك، لا تموت » ( ٢ صم ١٣:١٢ ) ، في اللحظة التى يظهر فيها التائب « في دار بيت الملك الداخلية » يمد الملك اليه « قضيب الذهب الذي بيده » ليلمسه ( استير ه: الوح ٢ ) ،

قد لا تحس بالغفران وقد لا تحس بنشوة الفرح ولكن اعلم بأنه قد غفر لك في فكر الله و ان الملائكة تسمعه يقول: «يا ابنى مغفورة لك خطاياك الكثيرة و اذهب بسلام » و ان اعترفنا بخطايانا فهو أمين وعادل حتى يغفر في اللحظة التى نعترف فيها وله لا يقول أبدا: اذهب الى حال سبيلك ، وعد غدا، حتى أفكر ان كان ممكنا أن أغفر وهو يكره الخطية ، ولذلك فانه يسر جدا بأن يعسلها وهدو يحب الخاطيء ، وكذلك فدانه يسر جدا بأن يعسلها وهدو يحب

ويكتضنه ، هو قادر أن يفعل كل هذا سريعا جدا وكاملا جدد الأن الرب يسوع المسيخ قد « حمل خطايانا في جسده على الخشبة » ( ١ بط ٢ : ٢٤ ) .

#### (١) كف عن بواعث سقطاتك السابقة: ا

ان التوبة الصادقة تظهر في الحرص على عدم ارتكاب الخطية مرة أخرى • هذا الحرص يدفع الخاطيء الى التأمل في حياته السابقة ليتبين كيف وصل الى الخطية ويتجنب بواعثها • هل هي صداقة صديق ؟ فليقطع كل علاقة معه مهما كانت عزيزة • هل هي نوع معين من التمليات والملاهي ؟ فليقطع كل صلة الى الأبد بذلك المكان ، أو تلك المناظر • هل على وسيلة مربحة لعمل الثروة ؟ فليعش أمينا ولو على الكفاف دون استخدام تلك الوسيلة لحظة واحدة فيما بعد • هل هي دراسة ، أو ممسعى للحصول على فيما بعد • هل هي دراسة ، أو ممسعى للحصول على أية غاية ، أو كتاب ؟ الأفضل له أن يخسر يدا أو رجلا أو عينا من أن يخسر محبة الله التي هي حياة •

ان كنت لا تستطيع المسير على الثلج دون أن تنزلق قدمك وتمعقط فالأفضل لك ألا تسير مطلقا ، ان كنت لا تستطيع هضم طعام معين فخير لك أن لا تضعه في فمك ، قد يبدو مستحيلا أن تتخلص من

بعض حبائل التفت حولك بشدة • بالرغم من ذلك اذكر ذاك الذى قال « اطلق شعبى ليعبدني » ( خر ١٦:٧ ) • لقد قطع العقدة التى كانت أمامهم • وان وثقت فيه قطع عقدتك أنت أيضا • وان لم يقطعها بضربة واحدة يفكها بأعمال عنايته مع طول الزمن •

#### ( ٥ ) اتخذ أية خطوة يتطلبها الموقف :

ليس كافيا أن تعترف بخطيتك ، بل اعترف أيضا لمن أخطأت في حقه • اترك قربانك على المذبح واذهب أولا اصطلح مع أخيك ان كنت قد أسأت اليه فاذهب واخبره بذلك • أن كنت قد ظلمته أو خنته ، سواء كان يعلم بذلك أم لا ، فرد اليه المبلغ الذي ظلمته به ، وأضف اليه شبيئًا يعوضه عن الخسارة • كان الناموس اللاوى يقضي بأن يرد المعتصب ما اغتصبه ويضيف اليه خمسه ، وبغير ذلك لم يكن يسمح له بأن يقدم ذبيحة اثمه للكاهن لينال العفران • وهذا المبدأ حري بالاتباع اليوم • فانك لن تشعر بالراحة الا بعد أن تعوض عن الخسارة • اكتب الآن خطابا لن أسأت اليه ، أو اذهب اليه سريعا . وان كان قد مات فرد الدين للورثة أو من يمثلونه • يجب أن تدهرج هذا الحجر عن القبر ، والا فلن يقوم ثانية الفرح آلميت،

مهما صرخت اليه بصوت عال لكي يخرج ، انني لا أؤمن بتوبة ليست نبيلة تعوض عن الماضي طالما كان التعويض في مقدورها والقعقما ملمة عقاء (٢٠٢٠

### (٦) سلم كل قلبك ش نهائيا :

ربما تكون قد فعلت ذلك من قبل ، لكن افعله مرة أخرى • ربما لا تكون قد فعلته من قبل ، اذا فافعله للمرة الأولى • اجث على ركبتيك ، سلم نفسك ، سلم حياتك ، سلم مصالحك ، سلم كل شيء الله . ضع الذبيحة على المذبح • ان كنت لا تستطيع أن تعطى ، فاطلب من الله أن يأتي ويأخذ • أخدره مأنك تربد أن تكون بكليتك له هو فقط ، له دائما • لو لم يكن قد طلب من كل منا بصراحة بأن نعطيه قلوبنا لحق لنا أن نتردد في أن نقدم اليه أمرا تافها كهذا • هذا أمر عجيب ، لكنه لو لم يقصد حقا أن يطلب مثل هذا الطلب لما طلبه • لا شك في أنه يستطيع أن يخلق شيئًا عجيبًا من طبيعتنا التافهة الفقيرة • أنه يستطيع أن يخلق منها اناء صالحا مستعدا لخدمته ؛ سلاحا يمسكه بيده ، وعاء لجده ، تاحا لحبينه .

(٧) ثق بأن الله قادر أن يحفظك في كل الأيام

يقرر الكتاب المقدس أنه قادر أن يحفظنا غير

عاثرین (یه ۲۶) ، أو یحفظنا من السقوط حسب بعض الترجمات الأخرى و ویقینا أنه لیس قادرا فقط ، بل هو یرید أیضا و لکن یجب أن نثق فیه ونتکل علیه و ویجب أن نتطلع الی وجهه لحظة بلحظة ونقول له « اسندنی فأخلص و احفظنی مثل حدقة العین و بظل جناحیك استرنی » ( مز ۱۱۷:۱۱۹ ) انه لن یخذلك و « لا یهملك ولا یتركك » ( تث ۲:۳۱ ) و « یوصی ملائکته بك لکی یحفظوك فی كل طرقك و بخوافیه یظالك و تحت أجنحت و تحتمی » ( مز ۱۹:۶و۱۱ ) و

لكنك قد تقول: « اننى أقصر في التطلع الى وجهه ساعة التجربة » • اذا فافعل هذا: اطلب من الروح القدس الذى يذكرنا بكل شىء أن يذكرك لتتطلع الى يسوع عندما يحدق بك الخطر • استودع نفسك لديه كل صباح • تطلع اليه واطلب منه أن يحفظك دواما متطلعا اليه • ثق فيه واطلب منه أن يحفظك دواما واثقا فيه • لا تتطلع الى صعوباتك أو ضعفاتك • لا تستمر في التفكير بأنك سوف تسقط ثانية يوما ما • اسلك طريقك في الحياة مرددا القول ألف مرة كل يوم اسلك طريقك في الحياة مرددا القول ألف مرة كل يوم « يسوع يخلصنى الآن » ، بل ليكن هـذا القول أنشودتك طول اليوم •

روت لى صديقة مرة بأنها حفظت من الارتداد بهذه الكيفية ؛ كانت كل ليلة تصرف بعض الوقت مفكرة في هدوء في حضرة الله عما اذا كانت قد انحرفت في النهار ، وإن أحست بأى انحراف كانت لا تتام قبل أن تطلب الغفران والعودة الى الأحضان الأبوية ، هذه وسيلة جميلة لك ولى أيها القارى، العسريز ، لنصلح الشرخ الصغير الذى في الآلة الموسيقية لئلا يتسع ولا تعطى الآلة صوتا قط ،

ان اتبعت هذه الارشادات لا يبقى اللحن بعد ذلك مفقودا ، ولا نعود ننتظر متى يعزفه ملاك الله العظيم ، بل يرن ثانية في قلوبنا ، وينشد موسيقا جميلة في حياتنا ،

وليس ذلك فقط ، بل ان ذلك اللحن اذ يرن ثانية في قلوبنا فانه يجعل حياتنا متوافقة مع تلك النعمات السماوية الرائعة المحيطة بنا بصفة دائمة ، وعندئذ نطبقها على أبسط أعمالنا العادية اليومية ، ويصبح كل شيء متوافقا مع تلك الموسيقا الجميلة ، وندرك ما عناه الرسول عندما قال ان حياتنا يجب أن تحقق قصد الله في خلقتنا ( أف ٢ : ١٠ ) .

الشودتك طول اليوم

# أين موضع الخطأ؟

هذا هو سؤالك الحائر أيها المؤمن ، وهذه هى شكواك المرة ، أنت ترى على وجوه غيرك ممن تعرفهم وفي حياتهم ، نورا وفرحا وقوة تعجب بها ، وتحس معها برغبة تضغط عليك يجب أن تشكر الله من أجلها ، انه لأمر جميل عندما لا نرتضى بالمستوى السواطى الذى اعتدنا أن نعيش فيه ، ونبدأ بأن نتساءل عن سر الحياة الأجمل والأكثر نبلا وانتصارا، عندما يبدأ النائم أن يتحرك ويتقلب على فرشه يكون عدما يبدأ النائم أن يتحرك ويتقلب على فرشه يكون قد بدأ يستيقظ أيجد نور الصباح مشرقا حول سريره الذى استيقظ أيها الذى استيقظ أيها النائم وقم من الأموات فيضىء لك المسيح » ( أف

وعلى أى حال يجب أن نذكر أن الأمزجة تختلف، فالبعض كأنهم ولدوا في الظلام ، ويحملون معهم طول الحياة ميلا وراثيا الى الحزن والكآبة ، ان طبيعتهم تميل بسرعة وبسهولة الى السواد ، وهم ينظرون دائما الى الناحية المظلمة في كل شيء ، وفي

السماء الصافية جدا يكتشفون غيمة صغيرة جدا قدر كف الانسان • هؤلاء تجد طريقهم ظليلا لا تنفذ اليه أشعة الشمس الا بصعوبة وسط أوراق الأشجار القاتمة التي فوقه •

قد يكون هذا هو مزاجك و وان كان هذا هو الحال فلا تتوقع أبدا أن تحصل على نفس الفرح الغامر الذي ينعم به غيرك ، ويجب ألا تشكو ان كان هذا هو الدير الذي صورته يد مخلصك لك ، ويجب أن تحمله من أجله ، دون أن تشكو ، أو أن تعرضه لأنظار الآخرين ، أو دون أن تسمح له أن يعذب روحك الثابتة العزم ، بل احمله في صمت وسكون ، ممجدا الله وشاكرا اياه على كل شيء و لكن بالرغم من أنه من المستحيل أن تحصل على الفرح الذي يتمتع به غيرك فهناك على الأقل راحة وسلام ونصرة ورزانة ، وهذه أفضل هبات السماء للانسان .

ويجب أن تذكر أيضا أن العواطف ليست محكا حقيقيا لحياتنا الروحية • ان استقامة القلب تظهر نفسها في أغلب الأحيان في فرح القلب ، كما تظهر صحة الجسد في الروح المرحة • لكن هذا ليس

صحيحا في كل الأحوال • وبتعبير آخر ان عدم توفر الفرح ليس دليلا في كل الأحوال على أن هنالك خطأ في القلب • ربما يكون الجهاز العصبى مرهقا ، كما كان الحال مع ايليا في البرية ، عندما استلقى على الرمل وطلب الموت لنفسه بعد جهاد عنيف فوق جبل الكرمل • لكن الله لم يوبخه من أجل طلبته هذه ، بل هيأ له طعاما في البرية وهدأ من روعه فنام نوما ثقيلا •

لعل الرب سمح بأن يحجب النور ليرى ان كنت تحبه من أجل شخصه أم من أجل عطاياه • لعل التأديب قد وصل الى أقصى درجاته في جلجثة ، حيث يقدم الكأس المر على الشفتين بيد الآب ، ولو لم يظهر الا يهوذا ، وفي الآلام الوقتية المتسببة عن رفض ارادة الله لا يجد المرء الا أن يستلقى على الأرض فتنبعث منه صرخات عالية ودموع يحملها ريح الليل الى الله . في ظروف كهذه لا يمكن أن يتوفر الفرح العامر ، أن فرط السرور لا يمكن أن يجد له مجالا في بيت ظلله الموت • وأفضل النعم التي يمكن اظهارها في أوقات كهذه هي الصبر والشجاعة والايمان .

ولكن أن لم تتوفر هذه فيقينا أن الكثيرين منا يخسرون البركة التي تجعلنا نتمتع بنور الفردوس، وتعزى الضمارة التي بعض النقائص في صفاتنا، خليق بنا أن نكتشفها ونصححها.

## (١) لملك لا تميز بين موقفك وبين اختباراتك:

ان أختباراتنا متقلبة كطقس شهر أمشير ، ففى بعض الأحيان يكون الجو صافيا ، وفي أحيان أخرى يكون ملبدا بالغيوم ، والنور والظلام يطارد أحدهما الآخر ، لكن موقفنا في يسوع لا يتغير ، انه لا ينشأ من داخلنا بل من محبته الأبدية ، التى اذ رأت مقدما كل ما سوف نكونه أحبتنا رغما عن كل شيء ، نحن لم نشتر موقفنا فيه ، لكنه هو الذي اشتراه بدمه الكريم الذي يتشفع من أجلنا بقوة وبنجاح سواء كان ايماننا ضعيفا أم قويا ،

نحن لا نحتفظ بموقفنا في يسوع ، لكن الروح القدس هو الذي يحتفظ به ، ان كنا قد التجأنا الى يسوع لطلب الخلاص ، مختبئين تحت ظل جناحيه ، متكلين عليه ، وواثقين فيه ، فاننا عندئذ نصبح واحدا الى الأبد ، لقد كنا واحدا معه في القبر ، واحدا معه في فجر قيامته من الأموات ، واحدا معه عندما جلس

عن يمين الله • ونحن واحد معه الآن اذ يجنس على عرشه ، ولا يمكن لأى شك أو حزن أو كآبة أن يغير أو يؤثر على حقيقة قبولنا أمام الله بدم المسيح ، فهذه حقيقة أبدية •

لعلك لم تتحقق من هذا ، بل ظننت أن مركزك في يسوع قد تأثر بسبب مزاجك المتغير ، ان مركزنا في يسوع هو رأس مالنا ، وعواطفنا هي كالمال الذي ننفقه الذي يمر بصفة دائمة في جيوبنا ، والذي لا يمكن أبدا أن يكون على قدر متساو ، لا تفكر فيما تحس به ، وليكن بناؤك على صخرة يسوع غير المتزعزعة ، وعلى ما فعله ويفعله لك وسيفعله الى الأبد ،

#### (۲) لعاك تعيش متأثرا بعواطفك أكثر مما تعيش متأثرا بارادتك :

ليس لنا حكم مباشر على عواطفنا ، لكن لنا حكم على ارادتنا ، والله لا يحاسبنا على ما نشعر به بل على ما نريده ، وحياتنا في نظره لا تتوقف على ما نشعر به بل على ميا نريده ، فلنعش اذا لا على عواطفنا بل على ارادتنا التي يجب أن تخضع خضوعا تاما لارادة الله .

عند التناول من جسد الرب ودمه تكون النفس في أغلب الأحيان مغمورة في عواطف مقدسة ، ويكون تيار الفرح المقدس جارفا • واذ يأتي الغد ينشغل المرء في الحانوت المتواضع ، أو المصنع الشديد الغوغاء ، أو مكان العمل الذي لا يراعي فيه خوف الله ، واذ تقارن النفس بين فرح الأمس وبين الصموبة التي تجدها في السير بتواضع مع الرب ، تميل الى أن تتساءل عما اذا كانت لا تزال تعيش حياة التكريس التي اختبرتها بالأمس ، لكن يحسن في مثل هذه الأوقات أن نلاحظ أن الارادة لـم تتزهزح عن مكانها قيد شعرة وأن نرفع عيوننا الى فوق ونتول : « يا الهي ، لقد زالت نشوة الفرح ، لكن أنت تعلم اننى في قرارة نفسي ، في ارادتي ، في تابى ، لازلت أحبك ، لازلت في ولائي التام نحوك ، لازلت راغبا في أن أكون لك بكليتي كما كنت عندما جثوت على ركبتي أمامك بالأمس » • هذه تقدمة يرتضى بها الله ، وهكذا نستطيع أن نعيش حياة هادئة مطمئنة في سلام تام ·

#### ( ٣ ) لعلك تعديت وصية صريحة :

في بعض الأحيان يأتي المرء الى أبيه الروحى ويجرى معه هذا الحديث : \_ لست أحس بالفرح في حياتي وخرا ما مل به

\_ هل كنت تشعر به من قبل ؟ •

وات نعم ، كنت أتمتع به بعض الوقت ، بعد تجديد حياتي •

\_ أتذكر أنك رفضت أن تطيع وصية معينة قدمها لك الرب لكنك أدرت لها ظهرك •

بعد ذلك تنحنى السرأس ، وتمتلىء العينان بالدموع ، ويأتى الرد بصعوبة :

- نعم ، فانى منذ سنوات طلب منى الله أمرا مينا ، لكننى شعرت أننى لا أستطيع اتمام ما أراده، وكنت أحس بالقلق والتعب بعض الوقت ، وبعد فترة بدأ هذا الأمر يتلاشى من ذاكرتى ، ولا أحس الآن بأنه يزعجنى كثيرا ،

\_ هذا هو موضع الخطأ ، ولن تجد راحة الا بعد أن تذكر من أين سقطت وتتوب ، وتتمم ما طلبه الله منك ورفضته •

أليس هذا هو السبب في حالة الكآبة وانقباض النفس التي يحس بها آلاف من المسيحيين ؟ انهم أولاد الله ، لكنم أولاد غير مطيعين • والكتاب المقدس

من أوله لآخره يشدد على ضرورة الطاعة • ان العبارة التى تعتبر مفتاح سفر التثنية هى « احفظوا الوصايا لتعملوها » • وكانت أهم وصية في خطاب المسيح الوداعى لتلاميذه هى : « ان كنتم تحبوننى فاحفظوا وصاياى » •

يجب ألا نسأل ، أو نجيب ، أو نلتمس لأنفسنا المعاذير ، يجب ألا نختار لأنفسنا الطريق ، يجب ألا نقبل بعض الوصايا ونرفض الأخرى ، يجب ألا انتوهم أن اطاعة بعض الوصايا تعفينا من عدم اطاعة غيرها ، الله يعطى وصاياه واحدة فواجدة ، وبها يمتحننا ، ان أطعنا الواجدة أفاض بركاته على نفوسنا ، وتقدم بنا الى طرق جديدة ومراع جديدة، أما ان رفضناها بقينا راكدين كالمياه الآسنة ، وحرمنا من نعمة النمو في الاختبارات المسيحية ، وحرمنا من القوة والفرح ،

## (١) لعلك تستمرىء خطية معينة:

عندما تهدأ المياه ترسب ذرات الطين الى قاع الاناء الذي يحتوى المياه • وعندما تقضى فترة هدوء قد ترى وجود خطية معينة في حياتك في هدوء • لا تحول النظر كما يفعل التاجر المفلس الذي يحول نظره عن دفاتره ، أو كما يفعل المريض بالسل اذ يحول نظره عن سماعة الطبيب ، الزم نفسك في هدوء أن تفكر في الشر الذي بكشفه روح الله لك • لعله يكون كامنا في ثنايا قلبك سنوات طويلة وأنت لا تريد أن تسلط عليه النور • لكن مهما كان ذلك الشر ، ومهما كان تاريخه ، فثق أنه قد سلط على حياتك ظلا يسبب لك الحزن كل يوم •

هل ترفض ارادتك أن تكف عن عادة لا تتفق مع ارادة الله ؟ •

هل سمحت لخطية سرية بأن تجد طريقها الى والمادة المادة المادة المادة والمادة المادة الم

هل تحوم محبتك وعواطفك حول بعض المحرمات دون أن تكبح جماحها ؟ •

هل تحمل في قلبك شيئًا من الحقد أو الكراهية نحو شخص لا تريد أن تصطلح معه ؟ •

هل هنالك اساءة لا تريد أن تصفح عنها ، أو أمانة لا تريد أن تعترف بها؟ • لا تريد أن تعترف بها؟ •

هل تسمح لنفسك بفعل ما تنتقده في الآخرين ، لكنك تداذع عن نفسك لكى تبرر ذاتك في ارتكابه بسبب بعض مبررات تحاول أن تسكن بها ضميرك ؟ •

في بعض الأحيان تمنع البركة ، لا بسبب بعض الخطايا ، بل بسبب بعض أثقال معلقة حول النفس ، الخطاية هي ما ترى خاطئة دواما وفي كل مكان ، أما الثقل فهو ما يعطل ويعرقل الحياة المسيحية دون أن يكون خطية اليجابية ، وهكذا قد يكون أمر معين ثقلا لواحد ولا يكون ثقلا للآخر ، « فليتيقن كل واحد في عقله » (رو ١٤٥٥) ، وحينما يتبين المرء أن حياته قد تعطلت بسبب وجود أمر واحد ، مهما كان بريئا في حد ذاته ، ومهما استباحه الآخرون لأنفسهم ، فيجب نبذه نهائيا ،

# ( ٥ ) ربما تكون متعودا أن تتطلع داخليا الى نفسك أكثر من اللازم بدلا من التطلع خارجيا الى الرب يسوع:

ان أشد الناس صحة لا يفكرون في صحتهم ، أما الضعفاء فانهم يجلبون على أنفسهم المرض بالتفكير في المرض و ان بدأت تعد نبضات قلبك اضطربت حركة القلب السليمة و ان فكرت في ألم ما بصفة مستمرة حل بك ذلك الألم و وهنالك بعض المؤمنين المحقيقيين الذين يجلبون على أنفسهم الضعف بسبب فحص أنفسهم السقيم و انهم بصفة مستمرة عدورون حول أنفسهم ، يحللون عواطفهم ، ويقارنون يدورون حول أنفسهم ، يحللون عواطفهم ، ويقارنون أنفسهم و في أى وضع من الأوضاع

يجعلون النفس محور حياتهم ، بالرغم من أن حياتهم هي حياة التقوى • ولا يمكن أن تكون نتيجة هـذا التصرف سوى الظلام • صحيح أن هناك أوقاتا في حياتنا يجب أن نتطلع فيها الى الداخل ، ونحكم على أنفسنا لكى لا يحكم علينا • لكن هذا لا يتم الألكى نرجع الى الرب بعزم في القلب أقوى وأكمل • ان الشعار الوحيد هو « أنسى ما هو وراء » • ليس السؤال هو : « هل فعلنا ما كان ينبغى أن نفعله ؟ » ، بل : « هل فعلنا وقتئذ كل ما استطعنا فعله ؟ » ،

يجب ألا نصرف كل حياتنا في تنظيف نوافذنا ، أو في التساؤل عما اذا كانت نظيفة ، بل في تعريض أنفسنا لنور شمس الله المباركة ، هذا النور يكشف لنا سريعا ما لا يزال في حاجة الى تنظيف ، ويمكننا من تنظيفه بدقة لا تخطىء ، ان الرب يسوع مكتنز فيه كل ما تتطلبه النفس لتحيا حياة نقية مباركة ، والشرط الوحيد لتحصل النفس على صحتها هو أن تتعمق في معرفته ، أن تثبت فيه ، أن تستمد من ملئه دقيقة ، أما أن نهتم بنفوسنا أكثر من المتمانا به فذلك يشبه صرف وقت طويل وتفكيرا في حواس الجسم دون استخدامها لتلقى المؤثرات من العالم الخارجى ، تطلع الى يسوع ، المؤثرات من العالم الخارجى ، تطلع الى يسوع ،

« تلذذ بالرب » ( مز ۳:۳۷ ) • « انما لله انتظری یا نفسی » ( مز ۶۲:۰ ) •

#### (٦) لعلك لا تصرف الا وقتا قصيرا في الاتصال بأش عن طريق كلمته:

من الضرورى أن نقضى وقتا طويلا منفردين مع الله ، منتظرين على بابه ، مصغين الى صوته ، منتظرين في جنة الكتاب المقدس مجىء الرب الاله في المفجر أو عند هبوب ريح النهار (تك ١٠٠٣) • لا يمكن أن يعوض عن اهمال ساعة الاختلاء بالله حضور أكبر عدد من الاجتماعات الروحية ، أو الشركة مع الأحباء المؤمنين ، أو أكبر قدر من الخدمة المسيحية •

عندما تشعر بعدم الميل اليها تكون في أشد الحاجة الى أن تدخل مخدعك وتعلق بابك ، ان كنت لا تجد لذة في اتمامها فتممها من باب الواجب ، وبعدئذ تجد فيها لذة وسرورا ، ان استطعت أن تعيش بدون تغذية استطعت أن تعيش معيدا قويا في حياتك الروحية بدون شركة مع الله .

عندما لا تستطيع أن تصلى من أجل نفسك فابدأ بأن تصلى من أجل غيرك • عندما تضعف رغباتك أمسك الكتاب المقدس وابدأ بأن تحول كل آية الى صلاة ، أو عدد مراحم الرب عليك وقدم اليه السبح من أجل بركة منحها لك ، وعندما يصبح الكتاب المقدس نفسه مملا فاسأل نفسك عما اذا كنت قد أتلفت شهيتك بالتهام الكثير من الأطعمة الحلوة وتجنبها ، وثق بأن كلمة الله هي السلك الذي يوصل اليك صوت الله يقينا ، ان كان القلب صامتا والعقل منتبها ، « اني أسمع ما يتكلم به الله الرب » ( مز من ٨ : ٨ ) ،

كثيرون من المسيحيين - أكثر ممن نستطيع أن نحصيهم - مقصرون في الصلاة ودرس الكتاب وأول ما نحتاجه هو الانتظام في الصلاة ودرس الكتاب ولا يوجد هناك طريق للتقوى أقصر وأسهل من هذا و

هنالك عيب آخر يرتكبه الكثيرون ، وهو متفش في الخدمات المسيحية ، ذلك أن هذه الخدمات ـ مع كثرتها ـ أصبحت تؤدى بطريقة آلية ، وكأن الخدام آلات ميكانيكية ، بدلا من أن يخدموا بأرواحهم ، فقيمة عملهم في العالم تتوقف لا على مقدار ما يقولونه أو يعملونه بل على الروح التى بها يخدمون، وخير لنا أن لا نتقيد بالنظام المرسوم والبرنامج الموضوع « والروتين » من أن نفقد روح الخدمة اللازمة لخلاص الآخرين

# ( ٧ ) لعلك لم تسلم نفسك تسليما كليا للرب يسوع وتتوجه ملكا على حياتك :

نحن شعبه الخاص بالتزامات وحقوق كثيرة . لكن القليلين منا هم الذين يدركون أنه هو المتسلط على حياتهم ، اننا نرتضى بأن نقبله مخلصا ، لكتنا نتردد في أن نتخذه ملكا ، ونحن ننسى أن الله « رفعه رئيسا ومخلصا » ( أع ٣١:٥ ) ، والترتيب الذي وضعمه الله لا يقبل تغييرا ولا تبديلا ، فالذين يتجاهلون رئاسة الرب يسوع وسيادته لا يستطيعون أن يبنوا حياة قوية سعيدة ،

طالما كانت الشمس في مركزها الرئيسي استمرت حركة الكواكب السيارة منتظمة • وطالما كان يسوع في مركزه الرئيسي على عرش الحياة أصبحت كل الأشياء في توافق تام وسلام كامل • اطلبوا أولا ملكوت الله وبره وهذه كلها تزاد لكم • والتكريس هو الشرط الأساسي للبركة •

بهذا يسطع النور على طريقك بكيفية لم تعهدها من قبل • عندئذ « لا تعيب شمسك • قمرك لا ينقص • لأن الرب يكون لك نورا أبديا • وتكمل ( وتنتهى ) أيام نوحك » ( اش ١٠:١٠ ) •

## الامتلاء من الروح القدس

هل أنت تعيش في قوة الروح القدس ؟ • ان مجيئه يوم الخمسين كان حادثا متميزا كحادث مجيء الرب يسوع المسيح الى بيت لحم • انك تعيش بالبركات الناتجة من مجيء المسيح ، وهل تعيش أيضا متمتعا بملء بركات مجيء الروح القدس ؟ • ان كان الجواب بالنفى فقد خسرت علامة المسيحية المميزة التي تعطيها مركزا فريدا بين كل ديانات العالم •

لقد آمن الرسل بالمسيح ، ودعوه سيدا وربا قبل حلول الروح القدس • واذ فعلوا هذا شهدوا لعمل الروح القدس في قلوبهم • لقد كان يعمل في قلوب البشر منذ البدء لكن يوجد فرق كبير جدا بين ما كانوا عليه قبل يوم الخمسين وبين ما صاروا عليه حالما حل عليهم الروح القدس يوم الخمسين • اذا فواضح نه من المكن للمرء أن يؤمن بالمسيح ، بل أن يؤمن به ربا ، وذلك بعمل الروح القدس المبارك ، ومع ذلك به ربا ، وذلك بعمل الروح القدس المبارك ، ومع ذلك

قد تعوزه الاختبارات الأكثر عمقا التي كانت هي علامة الروح القدس وختمه • هل هذه هي حالتك ؟•

على أى جانب من يوم الخمسين تعيش ؟ لا شك في أنك \_ تاريخيا \_ تعيش على هذا الجانب من ذلك اليوم العظيم الذي نعيش فيه كلنا الآن ، أما اختباريا وعمليا فقد تكون عائشا على ذلك الجانب الآخر البعيد ، أنت في النور العظيم ، لكنك لا تراه ، أنت في منطقة الذهب ، لكنها لم تعنك ، أمامك باب مفتوح في علم الله وقوته ، لكنك لم تشرع في دخوله ، وكما يعيش الألوف عمليا كأن يسوع لم يتجسد قط ولم يعيش الألوف عمليا كأن يسوع لم يتجسد قط ولم يوم الخمسين قط .

فكر طويلا • هل يوجد في حياتك الروحية ما كان ممكنا أن يختلف اختلافا كليا لو أن ساعة حلول الروح القدس لم ثأت بعد ؟ ان لم يوجد فثق أن في المسيحية ما لم تتذوقه بعد • هنالك نصيب ينتظرك في عهد المسيح الجديد لم تطالب به بعد ، واذا ما حصلت عليه جعل حياتك غنية ، عطرة الرائحة ، جميلة المنظر كجنة الربيع •

منالك أنواع كثيرة من المحك والفحص والاختبار

بها تستطيع أن تعرف ان كنت قد اشتركت في ذلك الامتلاء من الروح القدس ، من بينها ما يلى :

#### (١) شعور بحضرة المسيح:

قال أحدهم انه لم يصرف ربع ساعة في أوقات يقظته دون أن يشعر شعورا قويا بأنه في حضرة الرب و عندما يملأ الروح القدس القلب يرى المؤمن الرب يسوع رؤيا واضحة ، ويراه قريبا منه ، ما هو موقفك من المسيح ؟ هل تستيقظ في الصباح وتحس بلمسته الرقيقة وتقضى معه الساعات ؟ هل تستطيع أن تختلس نظرة أثناء عملك اليومى وتتطلع الى وجهه ؟ هل تطلب منه القوة والنعمة والارشاد بصفة مستمرة ؟ أن كنت لا تراه الا رؤية متقطعة غانك لم تتل أول علامة لعطية يوم الخمسين ،

### (٢) خلاص من سلطة الخطية:

السروح القدس أشبه بنار • كما تتقى النسار المعادن هكذا ينقى الروح القدس القلوب • عندما يكل في القلب بقوة ينقيه من كل الأدران • عندما يمتلىء المسؤمن بالروح القدس يحس بالتجربة ، يصبح أكثر احساسا بقربها ، لكنها لا تقدر أن تغريه أو تتسلط عليه • يتحدث النساس كثيرا عن القلب

النقى ، لكن ألا يحسن أن نتحدث عن الروح القدس الساكن في القلب والمنقى القلب ، فحلوله معناه حلول الطهارة والنقاء ،

### (٣) ارشاد مباشر دقیق:

ليس وهما أو تخيلا ، بل ارشادا يتفق مع كلمة الله من ناحية ومع اتجاه الظروف من الناحية الأخرى ، لكن ينبغي أن نكون أكثر هدوءا أمام الله لكي نتبين هذا الارشاد ،

كتت في زيارة لصديق في غرفة مكتبه ، فأشار الى كرسى مريح في أحد جوانب الغرفة ، وتحدث عن بعض ذكريات تقترن بهذا الكرسى ، قال انه كان يزور من وقت لآخر زميلا له لازم فراش المرض ستة شهور ليعزيه في محنته ، وكانت التعزية التى قدمها اليه أن الله ربما اضطر الى تنحيته عن المحمة ليجد فرصة ليقول له أشياء لم يكن ممكنا له أن يتقبلها وسط مشاغل الحياة المزدحمة ، ثم قال لى يتقبلها وسط مشاغل الحياة المزدحمة ، ثم قال لى هذا الصديق انه خطرت بباله هذه الفكرة فجأة أنه هو أيضا كان يعطى الله فرصا قليلة ليتلقى ارشاداته، ومن أجل هذا اعتزم منذ ذلك الوقت أن يقضى نصف ساعة على الأقل كل ليلة جالسا على ذلك الكرسى أمام

الله عندما يكون كل أفراد الأسرة قد ناموا وأصبح البيت في هدوء تام • وقال انه في تلك الأوقبات الهادئة يشعر تماما أن الله يتكلم اليه ويعطيه ارشاداته • المالة المالة

## (٤) قوة في الخدمة : هذه و المحدد المحدد

هنالك فرق كبير بين قبول الروح القدس والامتلاء من الروح القدس والامتلاء من الروح القدس والروح واحد والمح منالك مظهران لنعمته وربما يكون البعض قد قبلوا الروح القدس ليمنحهم صفات حسنة والكنهم لم يمتلئوا من قوة الروح القدس للخدمة وظلت الكنيسة متعطلة عن تبشير العالم للذي كان ينتظرها للي أن نالت قوة الروح القدس يوم الخمسين وكم من أشخاص يحاولون أن يخدموا دون أن يحصلوا أولا على تلك القوة و

كان المستر مودي يتحدث الى مؤتمر للطلبة ، وفي أثناء الحديث أجهش بالبكاء واختنق بالعبرات ، ثم اعترف باحساسه العميق أن هذه القوة الخاصة تنقصه ، فبكى معه كل الطلبة أيضا ، ثم سألهم أن

يلغوا فترة الألعاب الرياضية التي تعودوها بعد الظهر ويقابلوه في الغابة المجاورة لكي يقضوا وقتا في الصلاة لطلب هذه القوة الخاصة للخدمة •

هل نحن واثقون أن لنا هذا المؤهل لربح النفوس؟ ان كان الجواب بالنفى فلماذا لا تصلى بلجاجة مطالبا بنصيبك في هذه القوة الخمسينية ؟ • معالم على

كثيرا ما تمنينا لو أتيح لنا أن نكون ضمن الجماعة المحظوظة التي اجتمعت في العلية يوم الخمسين وحل عليهم الروح القدس ، ونقول أننا بالطبع كنا قد سمعنا الصوت كما من هبوب ريح عاصفة ، وارتسمت على جباهنا آثار ألسنة النار ، وتمتعت قلوبنا بالماء البارك ، لكن يقينا اننا لو كنا هنالك ونحن في حالتنا الحاضرة لاجتازت الريح العاصفة المحملة بالبركات وتركتنا في جفافنا دون أن نشعر بها ، بينما لو كانت جماعة الرسل ورفقاؤهم يعيشون معنا الآن الأحسوا بطول السروح القدس وعمل المسيح وتمتعوا بملء الحياة كما حصل لهم يوم الخمسين ، ولامتلا بطرس بالروح القدس وتكلم ، ولاغتطف بولس الى السماء الثالثة واحتاج الى شوكة لتحفظ توازنه مع فرط الاعلانات ، ولرأى يوحنا أبوابا مفتوحة في ظروف عصرنا الحاضر كما مصل أذ كان في جزيرة بطمس •

قد تقول ان الأمر يستلزم تغييرا • لكن الحاجة لا تدعو الى تغيير في ظروفك ، أو في الجو الحيط بحياتك • انك تستطيع أن تحصل على مل الروح القدس كما حصل للرسل • فنحن نعيش في عمر الروح القدس • هو ينتظر حتى يملاك كما ملأ المائة والعشرين الذين كانوا مجتمعين في العلية • قد لا يستلزم الأمر موهبة عمل المعجزات ، لكنك تستطيع أن تحصل على حياة المله • قال الرسول مشيرا الى كلمات مخلصنا : « أن الموعد هو لكم ولأولادكم ، ولكل الذين على بعد ، كل من يدعوه الرب الهنا » ولكل الذين على بعد ، كل من يدعوه الرب الهنا »

لكن ما المنفعة ان كنا ممتلئين قوة ومحبة ونمن لا نستطيع أن ندرك طول الروح القدس فينا أو ننتفع بمواهبه العجيبة ؟ ما المنفعة اذا كان التيار الكهربائي في بيتك وأنت لا تعرف كيف تتقفع به ؟ ما المنفعة اذا كانت أيام الصيف مليئة بالنبي والحرارة والنور وكل العناصر التي يتكون منسا

الفوخ ان كانت لا تظهر زهور الفوخ على الأغصان؟ ما المنفعة اذا كانت الغرفة مليئة بالطعام المغذى ان كان الطفل الرضيع حديث الولادة راقدا بجواره لا يحس بوجوده ولا يدرى كيف يتناوله ؟ •

اذا فلا داعى لكى نتحسر على العصر الذهبى الفابر طالما كان ملك كل العصور معنا • لو أننا عشنا معه في أيام وجوده على الأرض لما انتفعنا به بدون الأيمان • آما أذا توفر الايمان فاننا نستطيع أن نحصل على أغزر بركاته وأن كنا لا نراه •

وقبل أن يكون لك هذا الايمان ، وتحصل على مل الروح القدس ، يجب اتمام هذه الشروط:

(١) اهرص على أن تكون رغبتك في مال الروح القدس هي أجد الله فقط:

ان طلبته لكى تدرك اختبارا معينا ، أو لكى تلفت أنظار الناس اليك ، أو لكى يكون خطوة نحو الرفعة، فليس هنالك أمل في الحصول عليه ، يجب أن تكون غايتك الوحيدة هى أن يتعظم الرب في جسدك بحياة أو بموت ، اطلب لكى تتلاشى كل العوامل العاطلة المعطلة ، وأن تشتعل فيك نيران الغيرة نحو هذا الهدف الواحد ،

### (٢) اطلب التطهير من كل خطية تشعر بها:

ان كنت قد أحزنت الله بخطية النجاسة ، أو الغضب ، أو دينونة الآخرين ، فاطلب المعفرة والتطهير والرجوع اليه ، ان طهارة القلب شرط أساسى لكى يملأك الروح القدس ،

## (٣) قدم ذاتك وأعضاءك لله :

يجب ألا يكون هنالك تحفظ ، أو صناديق مقفلة، أو أبواب معلقة • يجب ألا تعلق أية نافذة في وجه الشمس والهواء • افتح كل باب وشباك في كيانك للروح القدس فيملأك ، ولو لم تحس باللحظة التي دخل فيها أو بطريقة دخوله •

## ( ) ) اصرف وقتا طويلا في التأمل في كلمة الله بروح الصلاة :

تأمل طويلا في الكتاب المقدس ، سواء في مخدعك أو في الهواء الطلق ، وحول وصاياه ومواعيده الى صلوات ، ان الله يتمشى في ممرات الكتاب المقدس كما تمشى قديما في ممرات الجنة ،

# (ه) وبالإيمان وبوقار واتضاع تقبل عطية الآب بيسوع المسيح أية منه و ( ١٥٠٥ ما ) و سعقا

اطلب الامتلاء من الروح القدس بنفس مقياس

يـوم الخمسين و أدل بدلوك في البئر الممتلىء واسحبه تجده ممتلئا ماء بلوريا و اعتبر أن الله أجاب صلاتك و ومنحك الطلبة التي قدمتها و واجه كل تجربة تبعث في نفسك الشكوك بهذا الرد الحاسم: ان الله أمين ولابد أن يتمم ما وعد به و لكن بصفة خاصـة أعط مجالا للايمان ليعمل عمله ، وقابل التجربة ، سواء في البرية أو في الخدمة بين الناس ، واثقا من أنك قد حصلت على كل امداد تحتاج اليه و

وحينما تشعر بأى ضعف ، حينما يكون مجهود الخدمة أكثر من الامدادات الجديدة التى تنالها ، وحينما ينفتح باب جديد للخدمة ، أو تكتشف وزنة جديدة ، أو ناحية جديدة في كيانك ، فاذهب ثانية الى نفس المصدر واطلب ملئا جديدا وقوة جديدة .

لقد استعملت ثلاث عبارات مختلفة في سفر أعمال الرسل عن الامتلاء من الروح القدس :

« حينئذ امتلأ بطرس من الروح القدس » (أع ) . وهذه تدل على امتلاء مفاجىء لعمل معين .

« وأما التلاميذ فكانوا يمتلئون من الروح القدس » (أع ٢٠١٣ه) ، وهذه تدل على أن عملية الامتلاء كانت مستمرة • المستمرة • الم

« وأما استفانوس فاذ كان مملوءا ٠٠٠ » (أع ٨٠٦ ) ، وهذه صفة تدل على استمرار الاختبار ٠

ان الحياة التي تعالج حياة الآخرين لا تشبه جدولا صغيرا ضحل المياه ، بل تشبه المحيط العظيم المضطرب تحت قبة السماء الذي تخبط أمواجه الشاطيء • فلتكن حياتنا مثل المحيط ، في العمق ، والطول ، والعرض ، وقوته الأبدية ، اذ نمتليء من مله الله •

من أم المر الأول فاننيا لا تستطيع الآن أن نقف الماقشية \_ مع عظمته \_ رغم اله أحدث ثورة عندما ويتسبث اله في وجه أعنف حرد المنف

المعني أن المقد ليدل الماروريا ( وأن الأمنم) في مدينوى ما و لدو المهم الماليون المناه المعنول ، و المدينة المناهد ، و عدويدة المناهد ، الماليات ال

- ميت ماما السر الثاني عاده سنحق تفكينا لأده ان

# سرحلول المسيح فينا

كان لائقا أن تعهد أكبر كنيسة في أكبر مدينة للأمم لرعاية بولس الرسول ، لأن الأمم كانوا مدينين له كثيرا على أساس أنه رسول الأمم • واننا لندين له - تحت ارشاد الله - بالكشف عن سرين عظيمين يمسان كياننا بصفة خاصة كأمميين •

أما السر الأول فاننا لا نستطيع الآن أن نقف لمناقشته مع عظمته ما رغم أنه أحدث ثورة عندما كرز به الرسول لأول مرة وتشبث به في وجه أعنف مقاومة والى ذلك الوقت كان يطلب من الأمميين أن يتهودوا أولا قبل أن يصيروا مسيحيين وأن يجوزوا المجمع قبل أن يصلوا الى الكنيسة وأما الرسول فبين أن هذا ليس ضروريا وأن الأمم في مستوى واحد مع اليهود فيما يتعلق بامتيازات الانجيل وشركاء معهم في الميراث وعضوية الجسد وشركاء معهم في الموعد في المسيح يسوع بالانجيل (أف ٣ : ٣) و

وأما السر الثاني فانه يستحق تفكيرنا لأنه ان

أمكن لأولاد الله أن يحققوه بدأوا يعيشون حياة روحية سامية ، وبهذا يسكتون العدو المنقم ( مز ٨: ٢ ) ، ويتمثلون بحياة يسوع المسيح على الأرض •

هذا السر هو أن السرب يسوع يرتضى بأن يسكن قلب الأمى :

كان يعتبر تنازلا عجيبا أن يسكن الله في قلب أحد أبناء ابراهيم ، أما أن يسكن في قلب الأممى فهذا ما لم يكن ممكنا أن يصدق ، وهذه الغلطة قد تلاشت أمام اعلان الحق الذي أعطى لذاك الذي حسب نفسه غير مستحق بأن يدعى رسولا لأنه اضطهد كنيسة الله ، ولقد سر الله أن يعلن عن طريقه « غنى مجد هذا السر في الأمم ، الذي هو المسيح فيكم رجاء المجد » (كو ٢٧:١) ،

قديما سأل التلميذان المسيح: «يا معلم أين تمكث » (يو ٣٨:١) • واجابة على سؤالهما أخذهما المسيح من شاطىء الأردن المكتظ بالجماهير الى المظلة المصنوعة من أغصان الأشجار التي كان يقيم فيها مؤقتا • أما اذا سألناه نفس هذا السؤال الآن فانه لا يشير الى قبة السماء في الأعالى ، ولا الى أفخم القصور ، بل الى الروح السعيدة التي تحبه ،

وتثق فيه ، وتطيعه ، « هأنذا واقف على الباب وأقرع ، ان سمع أحد صوتى وفتح الباب أدخل البيه » ( رؤ ٣:٠٠) ، وقال أيضا متحدثا عن نفسه وعن الآب : « اليه نأتى وعنده نصنع منزلا » ( يو ١٣٠١) ، لقد وعد أن يسكن في كل مؤمن كما يسكن المبرة في غصن الشجرة ، وكالحصارة في غصن الشجرة ، وكالدم والحيوية في كل عضو في الجسد مهما كان ضعيفا ، ما المهمة مهما كان المعمد مهما كان ضعيفا ، ما المهمة مهما كان المعمد مهما كان المعمد مهما كان ضعيفا ، ما المهمد مهما كان المعمد معمد كان المعمد معمد كان المعمد معمد كان المعمد مهما كان المعمد معمد كان المعمد كان كان المعمد كان ا

## المام اعلان الحي الذي أعطى لذ المطالق )

المسيح في داخل المؤمن • هو يسكن في القلب بالأيمان ، كما تحل الشمس في الزهور البسيطة التى تبسط أوراقها الأشعتها وتكشف قلوبها لها • والمسيح لا يسكن فينا لأننا صالحون ، ولا لأننا نحاول أن نكون مخلصين في تكريس حياتنا له ، ولا لأننا نحفظ وصاياه بعزم القلب ، بل لأننا نؤمن ، ولأننا بالايمان قد فتحنا كل منافذ وأبواب طبيعتنا له وبناء على هذا قد دخل •

ولعله يكون قد دخل في هدوء حتى اننا لم نحس بدخوله وم لم يسمع صوت وقع أقدامه عند الدخول، ولم يعلن عنه صوت الأجراس الذهبية المثبتة على

طرف ثوبه الكهنوتي . لكنه تسلل عند اقبال الصباح، أو في هدوء كامل كهدوء الطبيعة عندما تستيقظ من نومها في الشتاء وتلبس ثيابها التي أعدها لها خالقها، وهذه هي طريقة المسيح . لا يخاصم ولا يصيح ولا يسمع أحد في الشوارع صوته ، ووقع أقدامه ضعيف جدا حتى انه لا يحطم قصبة مرضوضة • ونفسه هادىء جدا حتى انه لا يطفىء فتيلة مدخنة ، فلا تتعجب اذا ان كنت لا تستطيع أن تحدد اليوم أو الساعة التي دخل فيها ابن الله ليسكن فيك • ويكفى أن تعرف أنه دخل • « ألستم تعرفون أنفسكم أن يسوع السيح هو فيكم ان لم تكونوا مرفوضين » ( 7 كو ١٢٠٠ ) في باله قي الفا يعلم الدهمار ال

هذا أمر عجيب جدا ، نعم ، ان السموات وسماء السموات بكل أنواعها وأمجادها لا تستحق أن تكون سكنا له ، لما كان على الأرض قال لتلاميذه : « أنا في الآب ، والآب في ، الكلام الذي أكلمكم به لست أتكلم به من نفسى لكن الآب المسال في هو يعمل الأعمال » ( يو ١٠:١٤) ، وهو يريد أن بكون فينا كما كان الآب فيه لكى تكون مخارج حياتنا ينابيع يمكن أن يسكب نفسه منها على الآخرين ،

ومع ذلك فان هذا لا يعتبر دليلا قاطعا على عدم حلوله ، فاننا لا نستطيع أن نميز أشياء كثيرة في أنفسنا وفي الطبيعة حولنا ، ومع ذلك فهي يقينية . لكن هنالك سبب يجعل الكثيرين يجهلون حقيقة حلول الرب فيهم ، مع أنهم يقينا هياكل للمسيح ، ذلك انه يسكن عميقا جدا ، هو يسكن تحت حياة الجسد الذي هو بمثابة ستر الخيمة • ويسكن تحت النفس حيث يتمنى منا وهنالك في الفكر والشعور ، الحكم والتخيل ، الرجاء والمعبة ، لكي تخدم مثل كهنة في القدس ، يسكن تحت النور والظلام ، تحت العزيمة والارادة ، تحت الذاكرة والرجاء ، تحت مد وجزر تيارات الشعور الذاتي ، هنالك يسكن المسيح بالروح القدس كما كان يسكن الله في القديم في قدس الأقداس بعيدا عن أعين البشر و فالمده بالمحمد

انه يندر جدا أن نصل الى أعماق كياننا ، فنحن نكتفى بأن نحيا الحياة الحسية السطحية ، نأكل ، ونشرب ، وننام ، كثيرًا ما ننغمس في التمتع بشهوة الجسد ، وشهوة العيون ، وتعظم المعيشة ، ونتمم رغبات الجسد وشهواته ، أو ننغمس في طلب المعرفة

والثقافة ، العلم والفن ، نحن نفكر ونتأمل ونناقش، نحن نهاجم هجمات خفيفة في الناحية الأدبية العادية ، لكن خبرتنا ضئيلة جدا في الروحيات العميقة ، وهذا هو السبب الذي لأجله لا يحس أغلب المؤمنين بحلول الله فيهم ، الذي يجعل النفس المتجددة مسكنا له ،

## وهذا الحلول يقبل بالايمان : المحاول يقبل بالايمان

هنا نحن نجدد غلطتنا المستمرة بصدد الأشياء المتعلقة بالله • فنحن نحاول أن نحس بها • واذا أحسسنا بها نصدقها ، والا فاننا لا نبالى بها • وبهذا نحن نعكس الترتيب الالهى • فنحن نقول : الاحساس ، ثم الايمان ، ثم حقيقة الأمر الواقع • أما الله فيقول : حقيقة الأمر الواقع ، ثم الايمان، ثم الاحساس • انه لا يبالى كثيرا بالاحساس ، فهو يطلب منا فقط أن نرغب في قبول كلمته والتمسك بها لأنه نطق بها ، دون أن نبالى مطلقا بما نحس به •

اننى أعترف بأنه وان كان المسيح جالسا على عرشه في المجد فانه أيضا في داخلى بالروح القدس، في أغلب الأحيان عندما تهجم على التجربة ، أو تثور حولى العاصفة التى يضطرب بسببها السطح

الخارجي لطبيعتي ، لا أستطيع أن أتبين شخصه أو أسمعه يقول « أنا هو » • لكنني أؤمن بأنه حال في ، لا خارجا عني بل في داخلي ، لا كزائر عابر يقضي ليلسة ، بل كمڤيم دائم ، لا كشخص يتعير بتغيير الظروف ، من حرارة الي برودة ، من حرارة المحبة اليأس ، بل هو لا يتغير • ثم أردد القول مرارا : «يا يسوع أنت هنا • لست مستحقا أن تقيم مرارا : «يا يسوع أنت هنا • لست مستحقا أن تقيم تحت سقفي • لكنك أتبيت الى • أكد لى وجودك • من خصع كل سلطة وقوة وارادة لارادتك • اخرج من مكمنك وامتلك كل ما في داخلي لكي يتمجد أسمك القدوس » •

مرة قضت القديسة كاترين في جبل سيناء ثلاثة أيام في عزلة تامة مصلية لكى تنال ملئا بالله أعظم وفرحا بحضرته أوفر ، وبدا لها كأنها بدلا من هذا قد هاجمتها جيوش من الأرواح الشريرة بأفكارها الشريرة وايحاءاتها النجسة ،

وأخيرا ظهر لها نسور عظيم من فوق • فهربت الشياطين ، وتحدث معها الرب يسوع • فسألته القديسة كاترين : « يارب ، أين كنت عندما كان قلبي معذبا ؟ » • فأجابها الرب : « لقد كنت في قلبك » •

فأجابت: «يارب، أنت هو الحق الأبدى، واننى أنحنى ساجدة أمام كلمتك باتضاع • لكن كيف أصدق أنك كنت في قلبى عندما كان ممتلئا بمثل تلك الأفكار البغيضة! » • فسألها: « هل سببت لك تلك الأفكار لذة أم ألما » • وكانت اجابتها: « لقد سببت لى كنت في شدة الألم والحزن من تلك الأفكار البغيضة لأننى كنت في شدة الألم والحزن من تلك الأفكار البغيضة لأننى كنت في قلبك • لقد كان حلولى فيك هو الذى جملك لا تحتملين تلك الأفكار • وعندما انتهت الفترة التى حددتها أنا لانهاء الصراع أرسلت اليك أشعة نورى فانقشعت ظلمة الجحيم لأنها لا تستطيع مقاومة ذلك النور » •

#### (٢) مجد هذا السر: والمسالة المالية

عندما تتكشف أسرار الله فانها تتكشف في مجد وان غنى الجذور المدفونة في الأرض يتبين في ألوان الزهور أو رائحة الورود و والغنى الكامن في شعاعة النور يتبين في ألوان قوس قزح السبعة و كلما أعلن العالم غير المنظور للعين البشرية كان اعلانه في مجدو هذا ما حصل بصفة خاصة وقت التجلى عندما تكشفت طبيعة الرب من وراء الحجاب الذي كان

يحجبها ، واستعانت للعين البشرية ، فأضاء وجهه كالشمس وصارت ثيابه بيضاء كالنور (مت ٢:١٧).

وهكذا عندما نقبل حقيقة حلوله في داخلنا ، ونتأمل فيها مليا نشعر بمجد يتجلى في حياتك ، ويسطع نورا على الأشياء العادية ، ويجعل الأرض بمشاغلها العادية كأنها عتبة السماء ،

كانت سيدة تعانى التقلب الشديد في حياتها الروحية ، وكثيرا ما كانت تشكو من الحزن وانقباض النفس ، الى أن نبذت العالم ، وقبلت أن يحل المسيح في قلبها • وللحال حدث تغيير عجيب ، فبدأت تتمتع براحة مستديمة لا يعكر صفوها شيء ، وسالم عميق في القلب ، وفرح مستمر بكل أعمال يـــد الله سواء في الطبيعة أو في أعمال عنايته اليومية ، واتصال عجيب بالله عن طريق الصلاة كأنها تراه وتتحدث اليه مباشرة ، والدموع جفت ، وكل انزعاجات الحياة وأحزانها السابقة تلاثبت ، سوى الحزن من أجل الخطايا السابقة ومن الاهانة التي ألحقتها بالسيح في العالم ، وصارت كل يوم تشعر بأن كل ما تعمله من أجل الله ، وتعمل الكل بفرح مستديم واغتباط وسلام وسرور المسلم سندح مثل هذا المجد ، الذي هو عربون للمجد العتيد بأن يستعلن ، هـ و في متناول كل من يقرأ هـ ذه السطور ، الذي يعتقد يوما فيوما بأن المسيح يسكن في داخله ويموت عن الذات لكى تظهر هياة المسيح فيه • قال الرسول بولس ، أعظم كارز بين البشر : « مع المسيح صلبت • • • المسيح يحيا في • • • أحيا في الايمان ايمان ابن الله » (غل ٢٠:٢) \*

## (٣) فني مجد هذا السر: اللهاء في المستال

عندما يدرك هـذا السر ، سر حلول الله داخل الانسان ، ويستفاد منه ، فانه يضفى على الحياة غنى جزيلا ، ان كانت كل كنوز الحكمة والعلم والقوة والنعمة مكتنزة في المسيح ، وأصبح هو ساكنا في طبيعتنا ، فواضح اننا أيضا يجب أن نعنى غنى جزيلا ، ومثلنا في ذلك مثل رجل فقير أتاه صديق واسع الثراء ليسكن معه ،

### هنالك غنى الصبر:

ليست الحياة سهلة لأى واهد منا • لا يمكن لأى عصن أن يتجنب السكين المنقية ، ولا يمكن لأية جوهرة أن تتجنب الآلة التي تصقل ، ولا يمكن لأى ابن أن يتجنب عصا التأديب • فالناس يضايقوننا بدرجة لا

تحتمل ، والظروف تضغط علينا لدرجة تكاد تمزق نياط قلوبنا ، وجهازنا العصبى مجهد بسبب زحمة الحياة ومشاغلها الكثيرة ، والواقع اننا في شدة الحاجة الى الصبر ،

لا تهمل قط أن تراقب ذاتك ، لا تنتقد غيرك قط، لا تنطق بكلمة متعجلة قط ، لا تجب اجابة قاسية قط، لا تشك قط الأالى الله ، لا تسمح قط للأفكار العاطلة بأن تسكن في داخلك ، فكر دواما في الآخرين أكثر من تفكيرك في نفسك ، مهما اكفهر الجو وتلبد بالغيوم القاتمة فاجتهد أن تكتشف فيه ولو أبسط جزء صاف، اجتهد أن تلتمس الأعذار لأشر الناس ، تحمل اجتهد أن تلتمس الأعذار لأشر الناس ، تحمل بالابتسامة والخضوع والتسليم متاعب الحياة وآلامها ومحنها وتجاربها ، عندما تشرب الكأس المرة ثبت نظرك في وجه الآب دون تذمر أو شكوى ، المرة ثبت نظرك في وجه الآب دون تذمر أو شكوى ، كل هذا يتطلب الصبر الذي لن تمنحه أية فلسفة عالية ،

ونحن لا نستطيع أن نحيا حياة كهذه الا اذا تعلمنا كيف نتمتع بغنى المسيح الحال فينا • قال الرسول الحبيب انه كان شريكا في صبر المسيح (رؤ ٩١١) • ونحن أيضا نستطيع هذا • يمكننا أن نشترك

في ذلك الصبر الذي لم يتذمر ولم يقاوم ، الذي جعل حمل الله صامتا أمام جازيه • وسط عاصفة من الاضطهاد العنيف قال أحدهم : « يا حمل الله أعطني هدوءا تاما » • لكننا نستطيع أن نذهب الى مدى أبعد ونقول : « أيها الرب يسوع المسيح لينبع في داخلي صبرك كينبوع ماء عذب وسط البحر المالح » •

#### وهنالك غنى النعمة:

كانت أورشليم المدينة الوحيدة \_ بين مدن العالم الكبيرة \_ التى ليس لها نهر • لكن الرب المجيد كان وسطها فصار لها « مكان أنهار وترع واسعة الشواطىء » تستمد منه كل ما تقدمه الأنهار للمدن ( اش ٣٣ : ٢١ ) •

هذه صورة مما نمتلكه نحن الذين نؤمن أن المسيح حال فينا كملك ومشرع ومخلص • هو يمنحنا أن نزداد في كل نعمة لكى تكون لنا كفاية في كل شيء ولكى نزداد في كل عمل صالح • بقوته المتزايدة في داخلنا ، نستطيع أن نتمم نفس الأعمال التى يؤديها أعظم الموهوبين بالمواهب العقلية والطبيعية ، ومع ذلك ننقذ من تجارب الغرور والكبرياء والعظمة التى تقترن بها هذه المواهب •

ان نعمة الطهارة وضبط النفس ، نعمة الصلاة المحارة وفهم الكتاب المقدس ، نعمة محبة الناس والغيرة لله ، نعمة الوداعة والتواضع ، نعمة اللطف والصلاح حدد كلها متوفرة في المسيح وان كان المسيح فينا صارت هذه كلها لنا • آه ، ليتنا نومن المسيح فينا صارت هذه كلها لنا • آه ، ليتنا نومن بهذه المحقيقة ، ونلقى بدلو الايمان في بئر حلول المسيح العميق ، الذي يفتحه في داخلنا الروح القدس •

من المستحيل أن نشرح هـذه الفكرة العجيبة شرحا أوفي في هذه الحدود الضيقة • لكن أن استطعنا أن نواجه كل دعوة ، أو كل صعوبة ، أو كل تجربة ، دون أن نقول كما اعتدنا « لا أستطيع مواجهتها » ، بل نقول « أنا لا أستطيع ، لكن المسيح في داخلي وهو يستطيع » ، وجدنا أن كل التجارب قصد بها أن تكشف وتعلن العني الذي في داخلنا الى أن يتصور المسيح فينا ، وتظهر حياته في جسدنا المائت ( ٢ كو المسيح فينا ، وتظهر حياته في جسدنا المائت ( ٢ كو

(١) في كل يوم اصرف وقتا قصيرا في هدوء تام، جالسا أمام الله في تأمل عميق ، واطلب من الروح القدس أن يعان لك حقيقة حاول المسيح فيك • اطلب من الله أن يعرفك « ما هو غنى مجد هذا السر » ( كو ٢٧: ١

(۲) كرس طبيعتك كهيكل يحل فيه الرب • كما يخلع الشرقى هذاءه لدى الدخول الى الهيكل ، هكذا المرص على أن لا يكون هذالك ما يدنس الجسد أو الروح • يجب ألا تكون هنالك بهائم في أروقة دار الهيكل ، واطلب من المسيح أن يطردها • « أما تعلمون أنكم هيكل الله • هيكل الله مقدس الذي أنتم هو » (١ كو ٣ : ١٦ و ١٧) •

(٣) ابغض ذاتك و ان كان أحد لا يبعض حتى نفسه أيضا فلا يقدر أن يكون لى تلميذا » (لو ١٤: ٣) و والنفس هي مركز كيان المره بنشاطه وحركته الدائمة و واختياره وعزمه وجهاده المستمر نحو الاستقلال والقيادة و النفس هي أكبر معطل لنا عن التمتع يحلول المسيح فينا و اذا تعودنا أن نقول (لا) ليس فقط أمام العنصر الردى في النفس بل حتى أمام العنصر الطيب ، ان كنا نسلم أنفسنا كل يوم المروت من أجل المسيح ، ان حملنا صليبنا واتبعنا السيد ولو الى قبره ، شعرنا دواما بأننا نمتلك حياة أغنى وأعمق من حياتنا و

(٤) اسكن في العمق • في كل مؤمن أعماق من الحياة يندر استخدامها • اننا كثيرا ما اكتفينا بأن نحيا حياة سطحية ، ولا نعرف شيئًا عن الأعماق التي

يروى عن عبد كان يتوق الى الحرية انه اكتشف منجما استخرج منه معدنا يكفى لشراء حريته ، بعد ذلك بدا كأن المعدن الذي فيه قد نفد ، وأصبح مهددا بأن يموت جوعا • واذ عاد اليه وجد بريقا من المعدن في اتجاه آخر غير الاتجاه السابق الذي كان يعمل فيه • فبدأ يحفر حتى تعمق في الأرض ووجد المعدن الذي جعله غنيا جدا ، ما الله عنه ا

identificated all ince to هكذا توجد في أعماق حياة الروح \_ حيث يحيا المسيح بالروح القدس - مصادر يمكن أن تغنينا بنشاط جديد ، وحياة أكثر امتلاء ، وغيرة أوفر • هذه المسادر ملك لنا اسميا ، ويمكن أن تكون ملكا لنا عمليا اذا استخدمناها وانتفعنا بها ، اذا دخلنا الى العمق .

Talay Heina Hole & lo Del inday Tiengel De sea

للموت من أجل المسيح ، أن حملنا صلينا واتدمنا المسيد ولو الى قيرة الشعرنا خوامًا بانكا ممثلك مناة واعم واعم من هيامي و المان عام و المان و المان

# سر الارشاد

ان الكثيرين من أولاد الله لهم خبرة عظيمة في موضوع الارشاد حتى انه خليق بنا أن نقدم قليلا من الاقتراحات لمعرفة الطريق الذي يريدنا الله أن نسلكه والعمل الذي يريدنا أن نعمله • هذا الموضوع عظيم الأهمية فان الكثير من قوتنا ومن سلامنا يتوقف على معرفة المكان الذي يريدنا الله أن نكون فيه • وعلى معرفة كيف نكون فيه •

ان المن لا يسقط الاحيث يستقر عمود السحاب و وهو يوجد يقينا على الرمال التي كانت منذ ساعات قليلة تشتعل من حرارة الشمس أما الآن فتظللها السحابة و اذا ما وجدنا حيث يريدنا أبونا السماوي أن نكون تماما تأكدنا أنه سوف يدبر لنا الطعام واللباس وكل حاجياتنا الأخرى و اذا ما أرسل عبده الى نهر كريث سخر حتى الغراب لكى يأتى اليه بالطعام والطعام و

لقد صار الكثير من خدماتنا عقيما عديم الجدوى الأنفا حاولنا تدبيرها بأنفسنا بدلا من طلب ارشاد الله

فيما نعمل، والتأكد من أننا موجودون في المكان الذي يريده لنا ، اننا نجلم أحلاما عظيمة نحو النجاح، ونبنى قصورا عالية في الهواء، ونحاول أن نمسك بناصية الحال في خدمتنا ، ونطلب كل أنواع المساعدات الممكنة وغير الممكنة ، وأخيرا نجد الفشل نصيبنا ، كل هذا كان ممكنا ألا يحصل لو أننا منذ اللبداية كنا تحت ارشاد العناية الالهية الذي لا يخطىء قط ، قد يمتحننا ، لكنه لا يمكن أن يسمح لنا أن نخطىء ،

طبيعي أن كل من يريد من أولاد الله أن يعرف ارادة أبيه السماوي يرجع الى الكتاب المقدس ، ويجدد ثقته في الله اذ يلاحظ كيف أنه في كل الأجيال أرشد كل من اتكاوا عليه اتكالا تاما ، لكنهم في وقت ما كانوا في ارتباك وحيرة مثلنا • نحن نعرف كيف أن ابراهيم ترك أهله ووطنه وارتحل الي الأرض التي لا يعرفها مجتازا الصحراء التي ليست بها طرق، وليس له مرشد سوى الله ، ونحن نعرف كيف سار بنو اسرائيل أربعين سنة في ارشاد الله في شبه جزيرة سيناء برمالها المقفرة ووهادها وجبالها وطرقها الوعرة المسالك ، ونحن نعرف كيف أن يشوع في دخوله الى أرض الموعد استطاع مواجهة صعوبات تلك المناطق المجهولة وانتصر على أمم عظيمة في الحروب ، لأنه كان يتطلع الى رئيس جند الرب الذي يقود الى النصر الكامل بصفة مستمرة • ونحن نعلم كيف أن الرسل في الكنيسة الأولى استطاعوا متابعة جهدهم وسط أعنف الصعوبات ، واستطاعوا حل أعد المشاكل ، ووضعوا المبادىء التي ترشد الكنيسا الى المتضاء الدهر ، وذلك لأن الروح القدس أعلن لهم ما يجب أن يفعلوه ويقولوه •

## ان مواعيد الارشاد لا تخطىء:

« أعلمك وأرشدك الطريق التي تسلكها » (مد ٣٢: ٨ ) • هذا هو تأكيد الله الصريح « للذي غفر اثمه وسترت خطيته » (ع ١) ، ولمن يستطيع أن يرى أقل اشارة تعلن ارادته •

« في كل طرقك اعرفه • وهـو يقوم (أو يعلن) سبلك » (أم ٦:٣) • هذا هو وعد أكيد نستطيع أن نعتمد عليه ، ان أتممنا الشروط الخاصة بالاتكال عليه من كل القلب ، دون الاعتماد على فهمنا •

« يقودك الرب على الدوام » (اش ١١:٥٨) \* من المستحيل أن نصدق أنه يقودنا الااذا اعتقدنا أنه من المستحيل أن نصدق أنه يقودنا الله أن نطلب يقودنا على الدوام • هكذا يأمرنا الله أن نطلب

الأرشاد الذي يشمل كل نواحي الحياة بكل مطاليبها مهما كانت تافهة بسيطة .

« أنا هو نور العالم • من يتبعنى فلا يمشى في الظلمة بل يكون له نور الحياة » (يو ١٢:٨) • ويبدو أن هذه الكلمات تشير الى مسير بنى اسرائيل في البرية • والرب يؤكد وعده لكل المؤمنين السائرين الى مدينة الله بأن يرشدهم كما أرشد بنى اسرائيل بعمود السحاب وعمود النور عند مسيرهم الى أرض الموعد •

هذه مجرد عينات ، فالكتاب المقدس ملى و بألوف مثلها تلمع كالكواكب في كبد السماء • وحسنا لخص الأنبياء حديثهم عن ميراث عبيد الرب بقولهم ما يلى عن المدينة المقدسة : « كل بنيك تلاميذ الرب وسلام بنيك كثيرا » ( اش ١٣:٥٤ ) •

لكن قد يبدو لبعض المجربين ضعفاء القلوب كأن كل من ذكروا في الكتاب المقدس قد أتتهم معونة السماء أما هم فلم تأتهم أية معونة ويبدو لهم أنهم قد وقفوا أمام مشاكل مربكة محيرة وأمام ألغاز الحياة ومتلهفين لمعرفة كيف يتصرفون ولكن لم يأت ملاك ليخبرهم ولم ينفتح أمامهم الباب الحديد في سجن ظروفهم و

#### والبعض ينسبون ذلك لفباوتهم: المساسم

انهم يقولون ان عقولهم بليدة وغبية ، لا يستطيعون فهم مقاصد الله التي تبدو واضحة أمام غيرهم ، تثور أعصابهم جدا اذا ارتكبوا خطأ فلا يتبينون بوضوح ما هو الصواب ، « من هو أعمى الا عبدى وأصم كرسولى الذي أرسله ؟ من هو أعمى كالكامل وأعمى كعبد الرب ؟ » ( اش ٢٢ : ١٩ ) ،

لكن كيف نعامل أولادنا ؟ الواحد ذكى جدا حتى ان اشارة واحدة تكفيه ليعرف الطريق الذي يسلكه ، والآخر ولد غيبا ، لا يستطيع أن يعرف قصده بسهولة • هل تجعل الذكي فقط يعرف قصدك ؟ ألا تأخذ الآخر على ركبتيك وتبين له بكل وضوح قصدك الذي لم يستطع فهمه ؟ ألا تحمل في قلبك نحو طفلك الصغير الذي يريد أن يفهم لكي يطيع حالا محبة أقوى مما تحملها نحو باقى أولادك ؟ • أيها المتعبون المرتبكون البطيئو الفهم ، آمنوا بمحبة الله العظيمة، واطرحوا ثقتكم عليها ، واثقين أنه سوف يتنازل الى جهاكم ، ويتوافق مع احتياجاتكم ، وأنه « بذراعه يجملع الحملان ، وفي حضنه يحملها ، ويقود المرضعات » (اش ٤٠ : ١١) • الارصفات بالشيا

هنالك ارشادات عملية ينبغى أن نراعيها لكى نستطيع أن نفهم فكر الرب:

## (١) يجب أن تكون عواطفنا طاهرة:

« متى كانت عينك بسيطة فجسدك كله يكون نيرا» (لو ٣٤:١١) • لقد كنت أخيرا في ظلام ، ولعل هذه الآية توضح السبب • فان عينك لم تكن بسيطة • كانت الرؤية الروحية معتمة قليلة ، وهذا أعاقك عن رؤية ارادة الله ، التى لولا ذلك لكانت واضحة أمامك كالظهيرة •

يجب أن نحرص جدا في الحكم على عواطفنا ، ونفتشها تفتيشا دقيقا كما يفتش حراس مجلس الأمة كل غريب يدخله ، عندما نستطيع بنعمة الله أن نتخلص من بعض الأخطاء الكبيرة فنحن لا نزال عرضة لتجربة محبة الذات الخادعة التي قد تهجم علينا في أقدس الساعات ، انها تسمم عواطفنا ، انها تنقث العطب والفساد في أشهى ثمارنا ، انها نهمس بكلمات التملق المغرية في آذاننا التي تتلذذ بسماعها ، انها تحول الروح عن غايتها المقدسة كما بسماعها ، انها تحول الروح عن غايتها المقدسة كما تحول قطع الحديد الضخمة على المراكب في المحيط ابرة البوصلة عن القطب ،

طالما كان هناك تفكير في المصالح الشخصية ، في المصول على مدح الناس واستحسانهم ، في حب الرفعة والعظمة ، فمن المستحيل أن نرى قصد الله من نحونا ، يجب أن يغلق الباب بحرص أمام هذه كلها أن أردنا أن نسمع الصوت الهادىء الخفيف ، يجب اطفاء كل الأنوار المعاكسة أن أردنا أن نرى يجب اطفاء كل الأنوار المعاكسة أن أردنا أن نرى الأوريم والتميم تلمع معلنة موافقة الله ، أو تعتم معلنة عدم رضى الله ،

اطلب من الروح القدس أن يمنحك العين البسيطة ، وأن يضع في قلبك هدفا واحدا فقط ، لكى تستطيع أن تهتف مع الرب يسوع المسيح قائلا: « أنا مجدتك على الأرض » ( يو ١٦٠٤ ) ، ليكن شعار حياتنا هو « المجد لله في الأعالى » ، وعندئذ يكون « جسدك كله نيرا ليس فيه جزء مظلم ، يكون نيرا كله كما حينما يضىء لك السراج بلمعانه » ( لو نيرا كله كما حينما يضىء لك السراج بلمعانه » ( لو

### 

« دينونتي عادلة لأنى لا أطلب مشيئتي بل مشيئة الآب الذي أرسلني » (يو ٣٠:٥) • هذا هو السر الذي نادي به الرب يسوع • كان بصفة مستمرة

يشدد على ضرورة تسليم الارادة كمفتاح للمعرفة الكاملة • « ان شاء أحد أن يعمل مشيئته يعرف التعليم » (يو ٧ : ١٧ ) •

هنالك فرق كبير جدا بين ارادة يطلق لها الحبل على الفارب وارادة تخضع • لا يريد الله أن تتسحق ارادتنا أو تشل كعضلات ذراع الفقير الهندى الذى لا يستعمله مطلقا ، لكنه يريدها أن تقول له « نعم »، أن تطاوعه كما يطاوع الغصن الرخص يد البستانى •

كثيرا ما راقبت الغلام الصغير يتخذ مكانه تحت مؤخرة السفينة ، عند اقترابها الى الرصيف ، موجها عينيه وأذنيه الى قائد السفينة ، منتظرا حتى يردد كل كلمة ينطقها الى المهندسين في قاعها ، وفي أغلب المرات كنت أتوق أن تردد ارادتى كل كلام الله وارادته لكى تطيعها كل الطبيعة السفلى ،

اننا كثيرا ما نفقد الارشاد \_ الذي نطبه \_ بسبب عدم توفر هذا الخضوع • هنالك تعارض سرى بين ارادتنا وارادة الله • ولن تستقيم معنا الأمور الا اذا خضعت ارادتنا لارادته خضوعا تاما • آه ، ليتك تسعى نحو هذا • ان كنت لا تستطيع أن تسلمه ارادتك فاطلب منه أن يستلمها • ان كنت لا

تريد ، اعترف بأنك ترغب في أن تريد ، سلم ذاتك له ليعمل فيك ، لكى تريد وتعمل من أجل مسرته ( في ١٣٠٦ ) ، يجب أن نكون كالطين في يد الفخارى الأعظم لنأخذ الشكل الذى يختاره ، وبهذا نستطيع أن نتين ارشاده ،

#### ( ٣ ) يجب أن نطلب تعليماته التي يريد أن يلقتها لعقولنا :

هذه يقينا هي الخطوة التالية و لقد منحنا الله هذه الهبة العجيبة وهي قوة العقل وهو لا يتجاهلها وفي نعمته لا يشل حركة أية موهبة من مواهبه العجيبة ولكنه يستخدمها لتوصيل مقاصده وأفكاره و

اذا فمن الضرورى جدا أن نغذى عقولنا بالحقائق والمعلومات الصادقة ، بنتائج الاختبارات البشرية ، وفوق الكل بتعاليم كلمة الله ، مما يدعو الى الاعجاب الشديد أن نلاحظ كيف أن الكتاب المقدس ملىء بسير العظماء وتاريخهم ، حتى أنه يندر أن موقفا حرجا دقيقا في حياتنا ليس له مثيل في صفحات الكتاب المقدس العجيبة ، لا يوجد كتاب مثل الكتاب المقدس يسطع نورا على ظلمات الحياة البشرية ،

ليس لنا مبرر أو حق أن نركض هنا أو هناك لسؤال أصدقائنا عما يجب أن نعمله ، على أنه ليس هنالك ضرر من بذل الجهد لجمع كل المعلومات الصادقة التى تعذى شعلة الفكر المقدس والقصد النبيل وتقويها و ان الأمر متروك لنا كلية لنتصرف كما يعلمنا الله ، لكن صوته قد يأتينا في صوت العقل المكرس الذى يعمل وفق المعلومات التى جمعناها وطبيعى أن الله قد يأمرنا بعض الأحيان أن نتصرف بعكس ما يمليه علينا العقل ، لكن هذه حالات نادرة والواجب يقضى علينا العقل ، لكن هذه حالات نادرة والواجب يقضى علينا عندئذ أن لا نرتكب أى خطأ ولواجب يقضى علينا عندئذ أن لا نرتكب أى خطأ والواجب يقضى علينا وما علينا والنا في نتائج التفكير الرزين ، ويزن ما لنا وما علينا و

عندما سجن بطرس ، وعجز عن أن ينجى نفسه ، أرسل اليه ملاك ليعمل له ما لم يستطع أن يعمله لنفسه ، ولكنهما بعد أن اجتازا زقاقا واحدا من المدينة فارقه الملاك ليدبر الأمر لنفسه (أع ١٠:١٢) وهكذا لا يزال الله يعاملنا بنفس الطريقة ، هو يشق طريقا معجزيا بطريقة معجزية ، ولكن عندما يصبح نور العقل الطبيعى الهادىء كافيا للمهمة فانه يتركنا لنتصرف حسبما تقتضيه الظروف ،

#### (٤) يجب أن نكثر من الصلاة لطلب الارشاد:

ان سفر المزامير مليء بالتوسلات الحارة لطلب الارشاد الواضح • «علمني يارب طريقك • واهدني

في سبيل مستقيم بسبب أعدائي » (مز ١١٠٢٧) • ان ناموس بيت أبينا هو أن يطلب أولاده ما يحتاجون • « ان كان أحدكم تعوزه حكمة فليطلب من الله الذي يعطى الجميع بسخاء ولا يعير » (يع

في أوقات الشدة والأزمات نحتاج الى الاكثار من الصلاة ، لا بأن نجثو على ركبنا فقط ، بل أيضا في المناجاة الداخلية الحلوة ، التى فيها تنسكب النفس أمام الله ، طالبة منه أن يعلن لها ارادته واذ ينسكب المؤمن في صلاة كهذه فانه يستطيع أن يلقى رجاءه على الله ، واثقا أن الذى يرشد النجوم الى طريقها لن يقصر عن ارشاد النفس التى ليست لها غاية سوى اتمام مشيئته .

في مثل هذه الظروف لنطلب منه بأن يعلق كل الأبواب ، وأن يسد كل الطرق ، وأن تفشل منذ بدايتها كل المشروعات التي لا تتفق مع مشيئة الله ، ضع الأمر كلية في يد الله منذ بدايته ، وهو لن يقصر عن هدم كل مشروع واحباط كل مسعى لا يتفق مع ارادته المقدسة ،

( o ) يجب أن ننتظر حتى ينكشف تدريجيا قصد ألله في أعمال عنايته:

ان اعلانات الله من الداخل، وكلمته في الخارج

تتفق دواما مع أعمال عنايته المحيطة بنا ، ويجب أن ننتظر في هدوء وصمت حتى تلتقى هذه الثلاثة في نقطة والحدة •

في بعض الأحيان يبدو كأننا ملزمون بأن نعمل ، فكل واحد يقول يجب أن نعمل شيئا ، وتتحرج الأمور فعلا لدرجة خطرة حتى يبدو أننا يجب أن نعمل • الأعداء من الخلف ، والجبال المرتفعة عن اليمين وعن اليسار ، والبحر أمامنا • وليس من الهين في مثل هذه الظروف أن نقف صامتين مكتوفى الأيدى حتى ننظر خلاص الله • لكن يجب أن نقف • عندما اندفع شاول وقدم الذبيحة لأنه ظن أن صموئيل قد تأخر عن الوقت المناسب في المجىء اليه ، ارتكب بذلك خطيته الشنيعة •

قد يحصل ابطاء في مجيء الله متخفيا في أعمال عنايته و كان هنالك ابطاء قبل أن يفني جيش سنحاريب ويتناثر جنوده كأوراق الأشجار الذابلة حول المدينة المقدسة و كان هنالك ابطاء في مجيء يسوع ماشيا على البحر في الفجر ، وفي مجيئه لاقامة لعازر و كان هنالك ابطاء في مجيء الملاك ليضرب جنب بطرس في تلك اليلة التي كان يتوقع فيها استشهاده و قد يبطىء الله بعض الوقت ليمتحن

صبر الايمان ، لكنه لن يتأخر لحظة واحدة عن الوقت المطلوب • « لأن الرؤيا بعد الى الميعاد • وفي النهاية تتكلم ولا تكذب • ان توانت فانتظرها لأنها ستأتى اتيانا ولا تتأخر » (حب ٣:٢) •

ومما يلاحظ أن الله يرشدنا عن طريق الظروف و لل لحظة يبدو كأن الطريق قد أغلق نهائيا و وبعد ذلك بوقت وجيز تحدث حادثة طفيفة قد لا يراها الآخرون ، لكن عين الايمان الحادة تراها وتدركها أنها تتحدث اليها حديثا طويلا و وفي بعض الأحيان تتكرر هذه العلامات بطرق مختلفة استجابة للصلاة انها ليست وليدة الصدفة ، لكنها قصد بها أن تفتح أمامنا الطريق الذي نسلكه و وتبدأ بأن تتكاثر كلما اقتربنا الى غايتنا كما تزداد الأنوار كلما اقتربنا من مدينة كبيرة و

في بعض الأحيان يتلهف البشر لمجيء ملاك لارشلادهم الى طريقهم ، هذا انما يدل ببساطة على أن الوقت لم يأت بعد لكى يتحركوا ، ان كنت لا تعرف ما يجب أن تعمله فقف صامتا حتى تعرف ، وعند ما يحين الوقت للعمل فإن الظروف نفسها تنير لك الطريق ، وتكون واثقا بأنك في الطريق الأمين

عندما يتفق معا شهود الله الثلاثة أكثر من وثوقك لو أن ملاكا جاء لارشادك .

ان ظروف حياتنا اليومية تبين لنا ارادة الله يقينا عندما تتفق مع اعلانات الروح القدس في داخلنا ومع كلمة الله • طلا كانت الظروف جامدة لا تتحرك فانتظر • ولكنها ستنفتح عندما يجب أن تتحرك لتعمل ، وينشق طريق وسط المحيطات والأنهار ، وسط القفار والصخور •

اننا كثيرا ما نرتكب خطأ فاحشا اذ نظن أن الله لا يرشدنا على الاطلاق لأننا لا نرى الطريق أمامنا عن بعد و لكن هذه ليست طريقته و هو يتعهد بأنه « من قبل الرب تتثبت خطوات الانسان الصالح » ( مز ٢٣:٣٧ ) و لا يعطى الارشاد للسنة القادمة بل لليوم القادم فقط و لا للميل القادم بل للمتر القادم و لا يعطى المثال كاملا بل جزءا طفيفا منه و ان تبعت ارشاده خطوة فخطوة ضمنت الارشاد في الطريق المستقيم و وستعترف بذلك فيما بعد وأنت تقف على قمة المجد وتتطلع الى الطريق الذي سلكته و تقف على قمة المجد و تتطلع الى الطريق الذي سلكته و تقف على قمة المجد و تتطلع الى الطريق الذي سلكته و المنتورة المنتقيم و التحدود و المنتورة المنتو

نحن لا نستطيع أن ندرك كل معانى دروس السحابة في صورة الأرشاد الرائعة (عد ٩ : ١٥ – ٧٣) • فلنرفع عيوننا الى فوق طالبين الارشاد \*
لنشجع أنفسنا منتظرين الله الى أن يعطيه • لنطاب
الوداعة التى ترشدنا الى طرقه (مز ٢٥:٥) • لنطاب
البصيرة الحادة ليمكننا أن نتبين أقل اشارة لارادتا \*
لنقف بأحقاء ممنطقة وسرج موقدة لنكون على أهبة
الاستعداد للطاعة • طوبى لأولئك العبيد • انهم
سيرتشدون بطريق مستقيم الى مدينة القديسين

واذ أتحدث عن نفسى أقول اننى بعد انتظار شهور في الصلاة تأكدت تماما من ارشاد أبى السماوى • ونتيجة لاختباراتى الشخصية أود أن أشجع كل نفس متعبة حائرة مرتبكة تقرأ هذه السطور لكى تنتظر الله بالصبر الى أن يعلن ارادته

ان الانتظار لا يتوقف دواما علينا وحدنا ، فالله ينتظر أيضا ، هو « ينتظر ليتراءف » ( اش ٠٠٠ : ١٨ ) ، ينتظر الى أن نتعلم الدرس الذى لا يربيدنا أن نفوته ، ينتظر حتى نحتل المركز الذى يستطيع أن يباركنا فيه دون أن يلحق بنا أى ضرر ، هو يؤخر البركات التى تعنى حياتك بمعانى جديدة الى أن تقوم بدورك الكامل نحو اعداد التربة والقاء البذار coptic-books.

#### الفصل السادس

# كيف تتحمل الألمل

انك تجوز آلاما شديدة وحزنا مريرا ، فمحبة الصديق التي كنت تثق فيها قد خانتك فجأة ، وجفت كنهر في برية ، النهر تجرى فيه الآن مياه ضئيلة جدا ، ثم لا يبقى منه الا برك ضحلة ، وأخيرا يجف تماما ، أنت تصغى دواما الى وقع أقدام لكنها لا تأتى ، تنتظر كلمة لكنك لا تسمعها ، تتوقع اجابة لكنها نتأخر ،

لعلى المال الذي ادخرته كل أيام حياتك قد اختفى فجأة ، وأصبحت في حاجة الى طلب مساعدة ممن كنت تساعدهم • أو لعلك يجب أن تترك الحبيت الدافيء الذي كان يحصنك ضد عواصف الحياة لتخرج وحيدا الى عالم يبغضك • أو لعلك دعيت فجأة لتحمل ثقل شخص آخر فلا تعطى نفسك راجة حتى تصل به الى الميناء بسلام بعد أن تشق طريقك وسط البحار المظلمة العاصفة الخطرة • لعل صحتك وسط البحار المظلمة العاصفة الخطرة • لعل صحتك أو نظرك أو أعصابك في حالة انهيار • انك تحمل في نفسك حكم الموت ، وتكاد لا تستطيع أن تحتمل توقع

المستقبل ، لعلك تشعر بخسارة حلت حديثا بموت أحد الأحباء ، فأحدث ذلك ثغرة كالثغرة التى تحدث عندما يقطع العامل بعض أشجار الغابة ،

في أوقات كهذه تبدو الحياة بأنها لا تحتمل و أيطول كل يوم هكذا ؟ أتستمر الساعات بطيئة في حركتها هكذا ؟ أتستمر الحياة في آلامها المريرة التى لا تحتمل ؟ « هل نسى الله رأفة أو قفص برجزه مراحمه ؟ » ( مز ٧٧٠) و هل ولت رحمته الى

# هذا الطريق سلكته ربوات من قبل : وسل علم

عندما تذكر الحروب المدمرة التي خربت كل بلاد في كل جيل ، وحملات أمثال نمرود ونبوخذنصر ونابليون ، وتجارة الرقيق الوحشية التي عذبت الأفريقيين طويلا ، وكل المظالم والاضطهادات والاساءات التي تحملها الضعفاء من يد اخوتهم في البشرية ، آلام النماء والأطفال التي لا تحتمل ، تجد يقينا أن المظالم والآلام التي تجتازها البشرية في أيامنا ليست بالأمر الجديد ، لقد سلك الرب في أيامنا ليست بالأمر الجديد ، لقد سلك الرب يسوع المسيح ذاته نفس الطريق الوعر ، تاركا آثار دمائه على صفوره ، وسلك الرسل والأنبياء

والمعترفون والشهداء نفس الطريق أيضًا • ومما يعرينا جدا أن فدرك أن غيرنا قد عبروا نفس الوادى المظلم ، وأن الجماهير الواقفة أمام العرش ، لابسين أكاليل النصر ، قد « أتوا من الضيقة العظيمة » ( رؤ ٧٤٠٧ ) • اننا نقف الآن حيث وقفوا ، وبنعمة الله سوف نقف حيث يقفون هم الآن •

### المنا القصاص : ساله ١١ المنا

يجوز لك أن تتحدث عن التأديب أو التقويم ، لأن أبانا يعاملنا كبنين • أو يجوز لك أن تتحدث عن حصاد نتائج أخطائنا وخطايانا التي سقطت كالبذار في أخاديد حياتنا في السنوات السابقة • أو يجوز الك تحمل نتائج خطايا أو أخطاء غيرك • لكن لا تتحدث عن القصاص •

يقينا أن كل اثم الخطية وقصاصها وضعا على يسوع ، وهو قد رفعها عنا الى الأبد ، لقد تحمل عنا الجلدات وتأديب سلامنا ، لو أن الله اقتص منا خطايانا لكانت الحياة غير كافية لتوقيع كل القصاص الذي نستحقه ، وعلاوة على هذا فكيف يمكن أن نفسر متناقضات الحياة ، ونوفق بين آلام القديسين المريرة وحياة الأشرار المرحة ؟ يقينا أنه لو كانت

الامنا للقصاص لانقلبت الأوضاع في نصيبنا في هذه 14 12 12 18 ( 18 2 1 That

# الآلام بوتقة للتنقية:

قد تأتى بسبب اهمال الآخرين أو قسوتهم ، أو بسبب الظروف التي لا يستطيع المتألم أن يتحكم فيها ، أو كنتيجة مباشرة لساعة مظلمة في الماضي السحيق • لكن طالما كان الله قد سمح بأن تأتى فيجب قبولها على أساس أنها من تدبيره ، واعتبارها أنها هي البوتقة التي بها يفحص النفس ويمحصها ويطهرها . الآلام تفحصنا كما تفحص النار المعادن قد نظن أننا بكليتنا لله ، وعندما نعرض لنار الآلام المطهرة نكتشف مع أيوب أن فينا أدرانا كثيرة ، كما نتبين ضآلة ميا لدينا من الصبر الحقيقي والعزم والحزم والايمان .

لا يستطيع شيء آخر أن يفصلنا عن أمور هذا العالم ، عن محبة الذات ، عن اغراءات الحياة الحاضرة ، سوى هذه النار ، لعله لا توجد طريقة أخرى لكبح جماح قوة محبة الذات لكي تظهر حياة يسوع في جمدنا المائت (٢ كو ع: ١١) .

### لكن الله يحفظ في يده دواما مفتاح الآلام التأديبية :

قال الرب يسوع «أبي الكرام» (يو ١:١٥) ان يده هي التي تمسك بالسكين المنقية ، وعينه تراقب البوتقة ، ويده الرقيقة تجس النبض أثناء اجراء العملية • انه لا يسمح للشيطان أن يتمم خطته معنا • وكما كان الحال مع أيوب هكذا الحال معنا أيضا • ان الدقائق واللحظات معينة بكل دقة • ان قسوة الامتحان يحددها احتياطي النعمة والقوة المكتنز في الداخل دون أن نتبينه ، لكنه سوف يستخدم عند الداخل دون أن نتبينه ، لكنه سوف يستخدم عند اشتداد الآلام • هو يجمع الريح في حفنتيه ويصر المياه في ثوب (أم ٣٠٤٤) • هو لا يسمح بخسارة من كلفه دم ابنه • «الله أمين الذي لا يدعكم تجربون فوق ما تستطيعون » (١ كو ١٠ : ١٣) •

## في وقت الآلام يكون المعزى قريبا منا:

« الله لنا ملجأ وقوة ، عونا في الضيقات وجد شديدا » ( ١: ٤٦ ) ، هو يجلس بجانب البوتقة كممحص الفضة ، يضبط الحرارة ، ملاحظا كل تغيير يحدث ، منتظرا بالصبر حتى تخرج الأدران وتتتقى الفضة تماما ، لا يستطيع أي صديق بشرى أن يدوس المصرة معك ، لكن المخلص هناك ، وثيابه قد

تلطخت بدماء آلامك • كرر هذه العبارة مرارا « أنت معى » ، حتى ولو لم تحس بذلك ، وحتى لو أصر الشيطان بأن يوحى اليك أن الله قد تركك • كرر اسمه مرارا وقل « يسوع ، يسوع ، أنت معى » • بهذا تحس أنه معك •

عندما يأتى الأصدقاء لتعزيتك يتحدثون عن لمسة الزمن الشافية كأن أفضل علاج للحزن هو أنك سوف تنسى بمرور الزمن • أو أنهم بحسن نيتهم ورقتهم يقترحون السفر أو التعيير أو التسليات ، وهكذا يظهرون عجزهم عن تقدير مرارة نفسك • ولذلك فانك تتحول عنهم وأنت كسير القلب ، وتردد ما قاله أيوب عن أصدقائه « معزون متعبون كلكم » (أى أيوب عن أصدقائه « معزون متعبون كلكم » (أى منهم ، يعرف كيف انهم يتعبونك ، يدرك كل نبضة من نبضات الألم فيك ، يشاركك في آلامك ، يعزيك من ساعة الى ساعة كما تعزى الأم طفلها المتعبوناك ،

ابذل الجهد لتدرس فن هذا العزاء الالهي ، لكي تعزى الذين هم في أية ضيقة بالتعزية التي تتعزى بها أنت نفسك من الله ( ٢ كو ٤:١ ) • لا شك أن الله

يسمح لنا ببعض المن ، لقصد واحد ، هو أننا عن طريقها نستطيع أن نعطف على الآخرين ونغيثهم و والواجب يقضى علينا أن نراقب بكل حرص كل أعراض الألم وكل وصفة يقدمها الطبيب الأعظم ، طالما كنا – على الأرجح جدا – سوف ندعى وقتا ما في المستقبل لخدمة أولئك الذين سوف يجتازون نفس ظروفنا ، وهكذا نتعلم مما نتألم به ، واذ نتكمل بالآلام نقدر أن نعين المجربين ،

### لا تفلق على نفسك في آلامك : المناس مع علق

كتب الى صديق في بداية حزنه قائلا انه يجب أن يكف عن كل الخدمات المسيحية التي كان يتلذذ بها سابقا ، فأرسلت اليه الرد محذرا اياه من أن يفعل هذا لأنه لا تعزية للقلب الحزين مثل الخدمة ، ان التجربة التي يجرب بها الحزاني هي الانطواء على النفس ، والابتعاد عن الناس ، والوحدة ، والصمت فلا تستسلم لهذه التجربة ، حطم كل قيودها أن كانت قد هاجمتك ، قـم ، ادهن رأسك ، واغسل وجهك ، واخرج لتأدية خدمتك بنفس راضية ، وان كانت متألمة ،

ان محبة الذات ، في كل ألوانها ، في كل حركاتها ،

ضارة مؤذية ، وتغلق عنا معونة الله ومحبته ، والحزن يميل الى محبة الذات ، والنفس التى استسلمت لأحزانها ولا تريد أن تتعزى تصبح في الحال مثل البحر الميت المشبع بالملح ، الذي لا تطير فوقه الطيور ، ولا توجد حوله أرض خضراء ، وهكذا تخسر نفس الدرس الذي يريدنا الله أن نتعلمه ، ان حربه التي يشهرها دواما هي ضد محبة الذات ، وكل نوع من الآلام يسمح لنا به انما يقصد أن يحررنا منها ، لكننا قد نحبط قصده ونمتص السم من عطاياه ، كما يستخرج البشر الأفيون والكحول من النباتات البريئة ،

تخبرنا الأساطير القديمة أن امرأة هندوكية فقدت ابنها الوحيد ، واذ مزق الحزن قلبها توسلت الى أحد الأنبياء بأن يعيد الحياة الى عزيزها ، فتطلع اليها النبى برقة ، وأطال النظر اليها ، ثم قال لها : « اذهبى يا لبنتى واحضرى لى قليلا من الأرز من بيت لم يدخله الموت ، فأتمم لك رغبتك » ، وبدأت المرأة في الحال تفتش ، فصارت تنتقل من بيت الى بيت ، وكانت تطلب من كل بيت قليلا من الأرز ، ولم تجد صعوبة في الحصول عليه ، وعندما كان أهل البيت يقدمونه كانت تسألهم : « هل كلكم موجودون البيت يقدمونه كانت تسألهم : « هل كلكم موجودون

في البيت ، الأب والام والاولاد ؟ ألم يفقد منكم أحد ؟ » • لكن الناس كلهم بلا استثناء كانوا يهزون رؤوسهم بتنهدات عميقة ووجوه حزينة • ولم تجد بيتا لم يدخله الموت •

ويقول الراوى انها اذ كانت تنتقل رويدا من بيت الى بيت كانت موجة أحزانها تتضاءل أمام منظر الحزن في كل مكان ، وبدأ قلبها يكف عن التفكير في أحزانها الشخصية اذ كانت تتدفق منه ينابيع العطف على الأحزان العامة ، وتحولت دموع أحزانها الشخصية الى دموع العطف على الآخرين، وتحولت آلامها الى اشفاق على أحزائهم ، ونسيت وتحولت آلامها الى اشفاق على أحزائهم ، ونسيت ذاتها بسبب اهتمامها بهم ، ووجدت عزاء في تعزية الآخرين ،

### لا توبخ نفسك اذا شعرت بالحزن الشديد:

الدموع طبيعية ، فيسوع بكى • وعاصفة البرق والرعد اذا لم تكن مصحوبة بالمطر فهى محملة بالخطر • ونقط مياه المطر تلطف الجو • وجداول المياه المتدفقة تدل على أن الثلوج بدأت تذوب على الجبال وأن فصل الربيع قد اقترب • قال الرب لبنات أورشليم « ابكين على أنفسكن وعلى أولادكن » • الحزن بدون دموع وبقلب متحجر قد يليق بالرواقى ، لكنه لا يليق بالمسيحى ، ولا يليق بنا أن نوبخ أنفسنا ان كانت الطبيعة تبكى موت السرفيق العزيز ، على شرط أن تكون الارادة مستسلمة • هذا هو الاعتبار الوحيد الذى يجب أن يراعيه المتألم : هل الارادة قويمة ؟ ان لم تكن فالله لا يمكن أن يعزى • وان كانت قويمة فان الطريق يخرجنا من وادى ظل الموت الى مائدة الوليمة والى يخرجنا من وادى ظل الموت الى مائدة الوليمة والى الكأس الفائض • «ترتب قدامى مائدة • كأسى ريا» •

يقول الكثيرون: «أنا لا أشعر أن ارادتى قد خضعت واستسلمت لارادة الله ، انه عسر على جدا أن أحمل أحزانى ، ولكن الذى يزيدها ثقلا اننى لا أشعر بحياة التسليم الكلى لارادة الله » • واجابتى لهم هى : «أنت قد لا تشعر أبدا بحياة التسليم ، لكنك تستطيع أن ترغب فيها » • لقد بين لنا الرب يسوع في بستان جثسيمانى كيف نتحمل الآلام ، فانه لم يطلب مشيئته بل مشيئة الآب • ومع أن يهوذا هو الذى استخدمه الشيطان لمزج الكأس وتقديمها الى شفتى المخلص ، الا أنه تطلع الى الآب وقال : « الكأس التى أعطانى الآب ألا أشربها » ( يو ١٨ : « الكأس وبعد ذلك كرر هذا القول مرارا : « يا أبتاه

ان لم یمکن أن تعبر عنی هذه الكأس الا أن أشربها فلتكن مشیئتك » ( مت ۲۲:۲۹ ) • « یا آبتاه ان أمکن أن تعبر عنی هذه الكأس • ولكن لیس كما أرید أنا بل كما ترید أنت » ( مت ۲۹:۲۹ ) • « لتكن لا ارادتی بل ارادتك » ( لو ۲۲:۲۲ ) •

ليت كل المتألمين الذين يقرأون هذه الكلمات يرددون نفس الكلمات: « لتكن لا ارادتى بل ارادتى مماء قصدك و لتكن ارادتك في أرض حياتى كما هى في سماء قصدك و اننى أختار ارادتك و ردد هذا القول بامعان وتفكير و لا لأنك تشعر به و بل لانك تريده و لا لأن طريق السماء جميل و بل لانه قويم و كرره كلما زحفت اليك الآلام و كلما بدأ الجرح يدمى من جديد و لتكن لا ارادتى بل ارادتك » و قل دواما لله «نعم» و نعم أيها الآب لأن هكذا صارت المسرة أمامك » ( لو

وهكذا تجد نفسك انك تشعر بأن كل شيء قويم وحسن ، وتجد سلاما عميقا قد استقر في قلبك ، سلاما يفوق كل عقل ، وشعورا بالراحة والطمأنينة ، وذلك لا يتناقض مع الآلام ، بل يتمشى في وسطها كما كان الفتية الثلاثة يتمشون وسط أتون النار ، اذ

كانوا يشعرون كأن النيران المتأججة جنة فيحاء و استدعى أحد المؤمنين طبيبا للكشف على ابنته الصغيرة و وبعد الكشف عليها قال: « لقد أخبرنا الطبيب أن ابنتنا تحتضر و فجمد قلبي و لكنني بعد لحظة سلمت أمرى لله واستودعته اياها و وبعد ذلك شعرت بأنها لم تعد ابنتي بل ابنة الله » و

## احرص على أن تتعلم دروس الله :

كل محنة تحمل في قلبها بذرة حق مقدس ، فاذا زرعتها في تربة قلبك أتت بثمار كثيرة ، ان لله قصدا في كل ضيق يسمح لك به ، هو يعرف الطريق الذي يتخذه ، لكن مقاصد، ليست واضحة أمامنا دواما ،

في الشدائد والآلام يمس الله الأوتار الدقيقة ، وينمى الفضائل الايجابية ، ويكشف كنوز الظلام ، ويفتح كنوز المواعيد ، ويقدم مفتاح الرجاء ، ونور الوعد ، ما قيمة الأخلاق بدون العطف ، والخضوع، والصبر ، والثقة ، والرجاء الذي يمسك بغير المنظور كمرساة ؟ ، لكن هذه النعم لا يمكن الحصول عليها بدون الآلام ، الآلام أشبه ببستان ، أشجاره محملة بثمار البر للسلام ، فلا تترك البستان دون أن بقطفها وتأخذها معك ، والآلام اشبه بمنجم ، تبرق

جدرانه بلمعان الأحجار الكريمة • فلا تترك المنجم دون أن تأخذ منه بعض العينات • الآلام أشب بمدرسة ، أرسلت اليها لتجلس على مقاعدها الخشنة وتتعلم من دروسها الصعبة ما يحكمك الى الأبد • فلا تتركها دون أن تتخرج منها وتتلقن كل دروسها، وان اقتضى الأمر فكرر دروسها •

### اعتمد على ما بعد الآلام:

الله لا يسمح بالأحزان بصفة دائمة ، هو يعبد الأرض الجامدة بمحراثه ويشقها بسن المحراث لكى يستطيع أن يلقى البذار الثمينة ، ثق أنه في أيام الآلام يزرع نورا للصديق وفرحا للمستقيمي القلب (مز ١١:٩٧) ، تطلع مقدما الى الحصاد ، تطلع مقدما الى الفرح الموضوع أمامك ، والذي سوف يفيض في قلبك عندما يتمم الصبر عمله التام ،

سوف ترى فيما بعد حكمة فيما اختاره لك • سوف تدرك يوما ما أن ما طلبته لم يكن هو أفضل ما يناسبك • سوف تندهش اذ تذكر انك يوما ما تاقت نفسك جدا الى شيء لم يكن ممكنا أبدا أن يشبعها لو انك حصلت عليه ، كما يتوق الطفل الى الفراشية أو الى فقاعة الصابون • سوف تلتقى مرة أخرى

بالحبيب أو القريب الذي فقدته • سوف تنال عن طريق الآلام مزيدا من الصفات النبيلة ، مزيدا من العطف ، رصيدا من الصبر ، قدرة على فهم الآخرين واغاثتهم ، وهذه ان وضعتها عند قدمي المسيح ليستخدمها تجد نفسك مسرورا لأنك تألمت •

سوف ترى خطة الله وقصده • سوف تحصد حصاده • سوف تتكون حصاده • سوف ترى وجهه فنشبع • سوف تتكون لؤلؤة من كل جرح • وسوف يتجمع النحل فوق الرمة فيخرج من الآكل أكلا ومن الجافى حلاوة • سوف يقدم كل عدو غنائمه النفيسة كما قدم مديان الى جدعون • المسلمة النفيسة كما قدم مديان الى

ان طريق الصليب هو الطريق الوحيد للنور الأبدى اذا أحسن حمله وان طريق بستان جشيمانى الصاعد اللى الجلجثة هو الوحيد الذى يؤدى الى رؤى فجر القيامة وأمجاد جبل الصعود ، ان كنا لا نشرب كأسه ، أو نصطبغ بصبغته ، أو نكمل ما نقص من آلامه ، فلا يمكنا أن نتوقع الاشتراك في أفراح ولائمه ونشوة انتصاره ، أما اذا أتممنا كل هذه الشروط فلن نفقد كلمة واحدة من

الترنيمة الأبدية ، أو عنصرا واحدا من البركة التي هي متناول البشر وسما

واذكر أن الآلام اذا أحسن حملها تفنى البشريــة

لما أحسن يوسف حمل آلامه صار بركة لكل الشعب ، بل بركة للعالم حتى دعاه فرعون « مخلص العالم » ، ولما أحسن موسى حمل آلامه صار بركة لكل شعبه ، وفي أغلب الحالات لا يمكن أن يحسن أحد في أى مكان حمل آلامه دون أن يقدم خدمة ما في تخفيف آلام البشرية ، ونصرة الخير على الشر ، واحلال المحبة محل البغضة ، وتعلب النور على الظلام ،

ان آمنت بهذا ألا تقدر أن تتحمل الآلام ؟ أليس العنصر الأساسى في مرارة كل الآلام هو وحشتها ، وربما أيضا لأنها تبدو بلا هدف ؟ • اذا فآمن بأنه ليس أحد يموت لنفسه • ارتض بأن تسقط على الأرض بشجاعة وسرور للتموت • ان رفضت هذا بقيت وهدك ، أما ان قبلته أتيت بثمر كثير يجعل نصيب الآخرين حلو المذاق ويشدد حياتهم ، حتى

وان كان هؤلاء الآخرون لا يعرفون اسمك ، ولا يقفون ليشكروك من أجل مساعدتك القيمة .

ان الحياة البشرية تزداد غنى كلما مرت الأجيال، لأن كل جيل يضيف عنصره الخاص لحساب الخير العام ، ان أوراق الأشجار تسقط على أرض الغابة دون أن ينتبه اليها أحد ، وتتعفن ، لكن الغابة تزداد غنى ، وكل آلام يحسن حملها انما تكمل ما نقص من آلام المسيح فينا ، وتقدم اغاثة للكثيرين حتى وان لم تنل أجرا منهم ،

in the opposite of the solders

In the gite Kolg & the Kula Helen .

#### الفصل السابع

## العمل التافه والعمل العادي

شكا لى صديق ، وهو شاب موهوب ولكنه يجلس كل أوقات العمل على كرسى مكتبه المتواضع ، شكا لى أن عمله لم يهيىء له الفرصة لاظهار مواهب وتدريبها وتنميتها •

هذه شكوى عامة • فالأغلبية الساحقة بينا يتذمرون لأن حياتهم تسير على وتيرة واحدة مملة • والقليلون جدا هم الذين يجدون القرصة المواتية لكي تتفتق مواهبهم فيصلوا الى قمة المجد • والكثيرون جدا لا يجدون أمامهم الا العمل التافه ، والعمل العادى • في كل صباح يدق الجرس لبدء العمل العادى • وكل ساعة تحمل نفس برنامج العمل التافه • ولا تبدو أية فرصة لاتمام أي عمل من أعمال البطولة ، التي تستحق أن يحيا المرء من أجلها ، أو التي تسطع نورا على كل الحياة الماضية كما تشجع على التقدم الى الأمام في كل الايام القادمة •

لكن هناك بضعة اعتبارات ان راعيناها أزالت الكثير من هذا التذمر المرير:

### (١) كل الحياة جزء من خطة الهية:

كما تتمنى الأم أسعد حياة لاطفالها وهي تنحني فوق المهد الذي يحتله كل واحد منهم بدوره ، هكذا يريد الله أن يعمل أفضل شيء لنا أجمعين ، انه لا يبغض شيئًا أو شخصا خلقه ، لكن له مثل أعلى لكل واحد يريد أن يتممه فينا بمحبة كاملة • ولا توجد طريقة لنقله الى اختباراتنا العملية الا بلمسة روحه القدوس في الداخل ، وتدريب ظروفنا في الخارج ، لقد الحتار ظروف حياتنا لأنها هي أقصر طريق نصل مه الى الهدف الذي وضعه في قلبه ، وذلك ان أحسنا استخدام هذه الظروف • كان ممكنا أن يختار لنا بلادا أخرى : الصين ، أو الهند ، أو ايطاليا ، أو المكسيك ، كان ممكنا أن يختار لنا عصرا آخر: عصر الطوفان ، أو الخروج ، أو عصر الشهداء الأوائل • كان ممكنا أن يختار لنا نصيبا آخر: أحد أعضاء حاشية الرئيس ، كرسيا في مجلس الشيوخ، منبرا ، موهبة التأليف ، لكن طالما قد اختار لنا هذه الملاد ، وهذا العصر ، وهذا النصيب مهما كان ، فلنؤمن أن هذه تقدم أنسب وأسرع الطرق لتحقيق نصعها في حياتنا كل يوم وال قصده ٠

لو كان ممكنا لك أيها الأخ أن تصل الى أسمى المراكز ، كامبراطور ، أو مصلح عظيم ، أو مليونير، أو شهيد ، لكنت قد ولدت في أحد هذه المراكز • لكن طالما كنت مجرد خادم متواضع ، أو كاتب بسيط ، أو موظف عادى ، فانك سوف تجد بجوارك مباشرة كل امكانيات الحياة العظيمة •

لو كان ممكنا لك أيتها الأخت أن تصلى الى أسمى المراكز كأم ، أو زوجة رجل غنى ، أو ملكة ، لوجدت نفسك هناك ، لكن طالما كان نصيبك هو أن تكونى عاملة بسيطة في متجر ، أو موظفة عادية في مصنع ، أو أما تكد وتكدح ، فيجب أن تؤمنى أنه في متناول يدك كل امكانيات الحياة النبيلة النافعة ، ان كنت فقط تسعين نحوها وتبحثين عنها .

من ذا الذي يستغرب الشكوى من بطل الحياة ومتاعبها ومن أنها مملة قد تبدو بلا هدف ؟ • فالناس أما أنهم يعيشون بلا هدف ، أو أنهم جعلوا أمامهم هدف خاطئا • ويتساءل الكثيرون : ماذا يفعل الآخرون ؟ ما هو الطريق القويم ؟ لكن الأفضل جدا والأكثر حكمة أن تعتقد أن لله خطة كاملة لكل واحد منا ، وأنه يكثيف لنا جزءا فجزءا الحوادث التي يضعها في حياتنا كل يوم •

قبل أن يبنى موسى خيمة الاجتماع رأى مثالها كاملا في الرؤيا ، في مكان ما على قمة جبل سيناء مثلت أمامه ، منسوجة من أشعة الشمس وعندما فزل الى سفح الجبل نفذها عمليا بالستائر والذهب والخشب ، لكن الله لا يرينا الخطة الكاملة لحياتنا في لحظة ، بل يكشفها لنا جزءا فجزءا ، كل يوم يعطينا الفرصة لنسج ستارة ، أو عمل وتد ، أو صوغ معدن ، نحن لا نعرف ماذا نفعل ، لكن في نهاية حياتنا تتجمع معا الأجزاء المنفصلة بغتة ، وعندئذ نعجب نرى تناسق وجمال الفكر الالهى ، وعندئذ نعجب بكل شيء ونسر ،

وفي نفس الوقت ينبغى أن نعتقد أن محبة الله وحكمته تصنعان لنا أفضل ما يمكن أن يعمل • في الصباح اطلب من الله أن يبين لك خطته لهذا اليوم ، وذلك بالكشف عن حوادثه ، وأن يهبك نعمة لكى تفعل وتحمل كل ما أعده لك • وفي وسط مشاغل النهار تطلع الى فوق وقل : أيها الآب ، هل يدخل هذا في خطتك ؟ • وفي الليل اصمت ، وقارن بين أعمالك الفعلية وبين المثل الأعلى الذي أعده الله ، معترفا بخطاياك وتقصيراتك ، وطالبا أن تتم فيك مشيئته بكمال أوفر كما هي في السماء •

### ( ٢ ) وكل حياة تقدم فرصا لبناء الأخلاق النبيلة :

لقد أرسلنا الى هذا العالم لبناء الأخلاق التى سوف تكون نافعة للمستقبل العظيم الذى ندرب له • هنالك ثغرة لا يمكن لغيرنا أن يملأها • هنالك تاج لا يمكن لغيرنا أن يلبسه • هنالك موسيقا لا يمكن لغيرنا أن يعزفها • هنالك خدمة لا يمكن لغيرنا أن يعزفها • هنالك خدمة لا يمكن لغيرنا أن يقدمها • الله يعرف هذه كلها ، وهو يعطينا الفرص لنستعد لها • والحياة مدرسة قد تكون غرفها عارية، لكنها مكتظة بالفرص التى تؤهلنا لميراثنا العظيم •

ابر الخياطة رخيصة وتافهة ، لكننا بها نستطيع أن نتمم أدق الأشعال وأجملها • هكذا قد تكون حوادث الحياة اليومية عادية جدا ، لكننا بها نستطيع أن نبنى الأخلاق النبيلة • ليست العبرة بما نعمل ، بل بالكيفية التي بها نعمل • ان ما نعمله قد يبقى وقد لا يبقى ، لكن الكيفية التي بها نتمم أعمالنا العادية تصبح جزءا دائما من أخلاقنا الى الأبد ، خيرا كان أم شرا •

الهب أننا نقابل مطالب الحياة اليومية بروح عدم الاكتراث ، مهتمين فقط بأن نتفادى اللوم ، وننال الأجر ، ونحتفظ بحياة محترمة ، أو هب أن هدفنا الوحيد في الحياة هو الحصول على المال للمتعة ،

أليس الأمر واضحا أن وضاعة الباعث سوف يكون لها رد فعل على كل الأخلاق التى وراءه ؟ ألا يكون مؤكدا ومحتما أن النفس التى تكون محاطة بجو كهذا ، والتى تواجه مثل هذه الأمثلة السفلى ، سوف تصبح غير مكترثة متراخية ، لا يهمها الا جمع المال، محبة لذاتها ؟ • وحينما تحين فرصة عظيمة تبحث عبثا عن الصفات السامية المنبعثة من الطبيعة النبيلة فلا تجدها ! •

ثم هب \_ من الناحية الأخرى \_ أننا نؤدى واجبات الحياة الصغيرة بأمانة وانتظام وتفكير دقيق ووقار ، لا لكسب مدح الناس بل لكسب مدح المسيح ، لا للحصول على الأجر الذي نستحقه بل لأن الله قد أعطانا عملا صغيرا لنؤديه في عالمه العظيم، لا كواجب محتم بل لجرد اختيارنا وتطوعنا ، لا كعبيد الظروف بل كأحرار المسيح ، عندئذ يوضع تحت زحمة أعمال الحياة العادية أساس الأخلاق النبيلة الانقى والاجمل من المرجان ، التي سوف تظهر أمام أعين جميع الناس والملائكة ،

خليق بنا اذا أن نحرص كل الحرص في كيفية تأدية أعمال الحياة العادية اليومية ، اننا بها نبنى

الأخلاق التى تحدد أبديتنا ، اننا بها نبنى لانفسنا اما خشما وعشبا وقشا يحترق فيكلفنا ثمنا باهظا ، أو ذهبا وفضة وهجارة كريمة ، وبذلك نبنى أشياء جميلة تحث الفرح والسعادة الى الأبد ،

( ٣) ان الاتمام العظيم الأعمال الصفيرة يبنى حياة عظيمة

لنفرض أنك انسان ذو كفاءة عادية • الأرجح أنك لن تنتقل الى دائرة أوسع من الدائرة الصغيرة التى تكد وتتعب فيها • فكف عن تأسفاتك غير المجدية، وشكواك المضنية ، وابدأ بأن تواجه أعمالك البسيطة العادية بكل رقة نحو كل انسان تلتقى به ، وبكل امان في الله واثقا أنه يفعل معك أفضل شيء، وبشجاعة نادرة ونزاهة كاملة ، بصبر واتقان وخضوع •

استمر في عملك بهذه الروح أسبوعا بعد أسبوع وسنة عد سنة ، دون أن تبالى بآراء الناس ، معتزما دواما أن تبذل كل جهدك في اتقان عملك ، وحريصا على أذ تكون محبة الذات هى التى تدفعك • وفي نهاية لحياة سوف يرى الآخرون أنك تضىء كالشمس في ملوت أبيك السماوى وان كنت لا تستطيع أن ترى وجهك يلمع و سوف يتبين أنك عشت حياة عظيمة دون أن تشعر ، وسوف يرحب بك الرب على عتبة السماء بهذه الكلمة « نعما أيها العبد الصالح والأمين » • المالية

ان بعض الذين يتوقون للحياة العظيمة يعيشون فيها فعلا في نظر ملائكة الله وهم لا يشعرون و ان الذين يتزوجون لانجاب الأطفال وتهذيبهم والذين يحرمون أنفسهم من ضروريات الحياة لادخال الراحة الى نفوس الآخرين و والذين ليسوا فقط أطهارا وسط التجربة بل هم مركز طهارة للآخرين وحصن لهم والذين يلازمون مراكز واجباتهم مهما اقتضى الأمر من تضعيات والذين يقابلون مطالب أعمالهم الملة المضنية برقة وانكار للذات وقلب نقى حولا وسوف يلمعون في كبد السماء وان كانوا لا يدرون وسوف يلمعون في كبد السماء وان كانوا لا يدرون و

اذا انقضت أيام تجربتى وجئت شط الأمن مطاوبى فالقرب من فادى الورى ربى يكون لى مجدا مدى الأجيال يكون لى مجدا مدى الأجيال وحين أكسى في سماء الخلود من فضل ربى بردة الجد

فرجه من يحلو له حمدى الأجيال يكون لى مجدا مدى الأجيال هناك مع صحبى الى الدهر أكون والأفراح كالغمر ومن يسوع بسمة الثغر تكون لى مجدا مدى الأجيال تكون لى مجدا مدى الأجيال

 (١) ان حسن تادية الأشياء الصفيرة اهم من تادية تلك اتى تبدو أعظم أهمية :

اه الذين يقومون بمهام تعتبر عظيمة في نظر زملائهم ينتظر منهم أن يتصرفوا بمبادى، عظيمة ويسلكوا كما يليق بمركزهم العظيم، فرجل السياسة ينتظر منه أن يكون واسع الادراك، والسيدة المسيحية ينتظر منها أن تكون فاضلة، وخادم الله ينتظر منه أن يكون غيورا، ان سلك أى واحد من مؤلا، وفق مركزه ووفق ما ينتظر منه فانه لا ينال مديدا خاصا، لأن كل الظروف مواتية له،

أما في نظر الله فيقينا أن النفس عندما تنتصر على الظرف المعاكسة وتسمو فوق التيار الجارف الذي يجربه زملاءها فان هذا يعتبر أمرا عظيما • ان كنت سام المبادىء عندما يكون زملاؤك وضيعين ، ان كنت نزيها عفيف حين تومىء لك الثروة والملذات

بالدخول الى باب الرذيلة ، ان كنت تقيا غيورا على غير ما يتوقع ، ان كنت تؤدى الأعمال الصغيرة بمبادىء عظيمة ، فهذا أسمى ما تصل اليه النفس . ان كنت تؤدى عملا صغيرا متواضعا \_ بمبادىء عظيمة \_ من أجل الله والحق ومن أجل الآخرين فهذا أهم من تأدية عمل عظيم • وان كنت تتحمل بالصبر كل يوم ألوفًا من الآلام البسيطة فهذا أعظم من أن تتحمل الاما عنيفة مرة واحدة • ولهذا فإن الحياة البسيطة تقدم في الواقع فرصا أكثر لتدريب أرقى الصفات وأسماها ، لأنها أقل تعرضا لهجمات تجارب حب الشهرة أو مديح الناس أو محبة المال ، تلك التي تهجم بصفة خاصة على أصحاب المراكز الرفيعة ، وتنفث فيهم سمومها القاتلة .

# ( o ) وتادية الأعمال الصغيرة بمبادىء عظيمة تمهد لحسن تأدية الأعمال العظيمة :

في بعض الأحيان نمسك كتابا تاريخيا ، واذ نقرأ فيه عن بعض العظماء نلقى الكتاب جانبا وتتصاعد منا الأنات والزفرات ، ثم نقول : « آه ، لو أن فرصة كهذه واتتنى وانتشلتنى من حياتى الوضيعة ! • لقد سئمت جدا ، سئمت من هذا المستوى الواطى » • لكن هذه غلطة شائعة فالناس يظنون أن الفرص تخلق الأبطال ، بينما هي في الواقع انما تظهر البطولة الكامنة فيهم .

لابد أن يكون البارود قد وضع منذ وقت طويل، وباحكام ، والا فلا يمكن تحطيم الصخور بشرارة واحدة صغيرة ، لابد من بناء الأخلاق القوية النبيلة، بالصبر في عمل الخير ، والا فان أتت الساعة الحرجة فجأة وقرعت باب الحياة كان ذلك عبثا ، وعجزت النفس عن تلبية النداء ،

ان أتت الفرص العظيمة للأغلبية فينا لما انتفعنا منها ، اذ أنها تمر بنا دون أن ننتهزها • ثم انها تتجاوزنا لتذهب لمن لهم أعصاب أقوى منا ، أو مواهب أعظم ، أو قوة روحية أشد • انك لا تستطيع – بمجرد رغبتك – أن تتكلم لغة أجنبية ، أو تلعب البيانو ، أو تجيد كتابة الشعر • فهذه كلها تتطلب دراسة طويلة مضنية • وهذه الدراسة تتم أولا في مخدعك ، وبعد ذلك أن أتت دعوة مفاجئة للحداها وجدت نفسك مستعدا لها •

لا يمكنك أن تكون شجاعا في مركز حرج ان كنت قد اعتدت أن تكون جبانا • لا يمكنك أن تكون كريما بثروتك الطائلة ان كنت بخيلا بدخلك المحدود البسيط • لا يمكن أن تكون غير أناني في حادثة خطرة

ان كنت دواما أنانيا في كل الأمور • يجب أن يتمرن داود على المقلاع والحجر طويلا في البرية ، والا فلن يستطيع أن يقهر جليات • يجب أن يكون يوسف طاهر الفكر وقويا في ضبط النفس في عزلته ، والا فلن يستطيع مقاومة اغراءات سيدته • يجب أن يكون مدرس مدارس الأحد منظما وأمينا في ادارة فصله وتدريب تلاميذه ، والا فلن يرقى ليضدم سيده

# (٦) وسلوكنا في الأعمال الصغيرة هو أصدق محك الأخلاقنا:

ان أردت اختيار موظف حسن الأخلاق لمركز مهم خانئى لا أضع أهمية على كيفية تصرف طالب الوظيفة في ساعة الاختبار ، اذ لا شك أنه سيحاول أن يكون تصرفه حسنا جدا وقتئذ ، لكن أعطنى نافذة سرية أستطيع منها أن أراقبه في تصرفاته العادية ، وكيف يتصرف في بيته ، كيف يعامل أمه وأخواته ، كيف يؤدى واجباته اليومية العادية ، فهذه تكشف أخلاقه العادية ،

في احدى المرات قدمت اسم فتاة لعامل ليختارها زوجة له ، لأتنى في صباح أحد الايام مررت بها على غير انتظار منها فوجدتها تغسل الملابس في بيت أبيها وهى معتبطة ، وأدركت أن الفتاة الصالحة ابنة العامل تليق بأن تكون زوجة صالحة للعامل ، وبعد أن تزوجها حدث كما توقعت ،

وان كانت هذه هي طريقة الانسان فالأولى أن تكون هي طريقة الله • هنالك أعمال عظيمة ينبغي أن تتم في الأبدية: دينونة الملائكة ، حكم مدن ، وربما مهام آخرى • واتمام هذه يتطلب عمالاً صالحين ، يتطلب من يستطيعون أن يحكموا لأنهم خدموا ، من يستطيعون أن يتسلطوا لأنهم أطاعوا • لعل الله يبحث الآن من بيننا عن هؤلاء الذين يشعلون هذه المراكز • وهـو لا يبحث عنهم من بين من يحتلون المراكز وهـو لا يبحث عنهم من بين من يحتلون المراكز وهـو لا يبحث عنهم من بين من يحتلون المراكز وهـو لا يبحث عنهم من بين من يحتلون المراكز وهـو لا يبحث عنهم من بين من يحتلون المراكز يقومون بالعمل التافه والعمل العادى •

ان الفوارق على أرضنا ، كالفارق مثلا بين جبال الألب والتلال البسيطة ، لا ترى واضحة من أقرب الكواكب ، ونحن نحتاج الى التطلع الى مراكزنا من وجهة نظر الأبدية ، وعندئذ ندهش اذ نرى أن الفوارق بين أنصبة البشر ضئيلة ، والشيء الوحيد المطلوب منا أجمعين هو أن نلبث مع الله في دعوتنا وعملنا الذي أعطى الينا ، أن نعتبر أنفسنا عاملين معه ، أن نعمل ما نستطيعه بنعمته ولجده ، دون أن

نعتذر قط عن تلبية النداء ، دون أن نهدأ حتى نتمم بأقصى جهدنا ما يمليه علينا الروح القدس ، سواء في الأعمال العظيمة أو في الاعمال العادية التافهة •

وطبيعى أن أعمالنا لا تؤهلنا للخلاص • فالخلاص الأ نحصل عليه الا بالايمان في مخلصنا الرب يسوع المسيح • لكن عندما نخلص فان الحياة تعطى حماسة جديدة لنعمل كل شيء من أجله كرب وسيد ، وندرك أنه مغتبط بحسن أداء أتفه الأعمال سواء في البيت أو في مكان العمل ( ١ بط ٢ : ٢٠ ) •

ليت كل قارى، يتعلم هذا الدرس العظيم ، ويسير في الحياة مقدما كل شي، ذبيحة لله ككاهن ، لأننا قد جعلنا كهنة الله ، اننا نستطيع أن نحول كل مكان الى هيكل مقدس ، وكل عمل يعمل باسم يسوع يعتبر ذبيحة روحية مرضية لله بيسوع المسيح ،

ان الفوارق بين أنصبة حياتنا المختلفة أقل مما نظن ، وفي كل الظروف المختلفة توجد نفس الأشواق ، ونفس الآلام ، ونفس مثبطات العزيمة، ونفس الآمال ، ونفس المخاوف ، اننا نتلقى الدرس من نفس الكتب ، ولو كانت كتب البعض مغلفة بالحرير ، وكتب الآخرين بالقماش العادى أو بالورق ، ولكن كل حياة يمكن أن تكون عظيمة ان كنا نعيشها لله العظيم وبمبدأ عظيم ،

# سر الحياة المثمرة

### (( أثمرك كثيرا جدا )) ( تك ١١٧ ))

عندما يقول الله لأى امرىء « أجعلك مثمرا جدا » ، فانه يليق بجميع الآخرين أن يدرسوا باهتمام الظروف والأحوال التي فيها أعطى هذا الوعد •

في الشهور الماضية الأخيرة تساعل المخلصون في الكنيسة كثيرا عن علة عدم انضمام أحد اليها • لقد بذل الكثيرون من المسيحيين جهودا كبيرة في البحث مدة اثنى عشر شهرا ، واضطروا بعدها الى الاعتراف أن جماعاتهم لم يزد عليه فرد واحد • لم يستطع الخدام المحنكون أن يأتوا بحزم من الحقول البيضة. ولا يمكن أن يكون عدد المنضمين الى الكنيسة من العالم موازيا لمن يخرجون منها • آه ، لو أن الله قال لبضع منَّات فينا « أثمرك كثيرا جدا ، وأجعلك أمما » المتلأت قلوبنا رجاء جديدا من جهة عملنا • يا له من يوم سعيد أن قال الله فيه لأى وأحد من أولاده « لا al initial is lading gravel siding .

يدعى اسمك بعد ابرام بل يكون اسمك ابراهيم ، لأنى أجعلك أبا لجمهور من الامم » (ع o) . ( الوقت

(ع ١) • كان أبراهيم أبن تسع وتسعين سنة » (ع ١) • كان شيخا متقدما في الأيام • وبحسب ناموس الطبيعة البشرية لم يكن هنالك أمل بأن يعطى نسلا • ولو أنك كنت قد سألت أي واحد من جيرانه عمن سيكون وارثه لأجابك على الفور:

«ان اسماعيل ابن الجارية هو الذي سيرته ، فان سارة زوجته الشرعية لم تنجب أولادا ، وليس هنالك بارقة أملل في أن تنجب أولادا ، مسكين ابراهيم ، لأن أملاكه الشاسعة سيرتها وارث كهذا »، مكذا تكلم جيرانه ، وفي وقت كهذا ظهر الله وقال: « أثمرك كثيرا جدا » ،

منذ بضع سنوات ظننت أنك تستطيع أن تفعل شيئا • كان لك النشاط والذكاء وقوة الخطابة وقوة الجموع الجاذبية • كنت تستطيع التأثير على الجموع فيلتفون حولك ويدركون أنك قائد موهوب • ولعلك كانت لك قدرة الادارة والتنظيم ، بناء على أوامرك

وذكائل تستطيع أن تجمع جماعة من الغوغاء فيدب فيها النظام وتصبح جيشا متماسكا • وكانت لك موهبة التمييز ، والشجاعة ، والمشورة الحكيمة ، والعواطف الرقيقة • وربما كانت لك بعض الثروة ، وكنت تعزو ثروتك الى استخدام أفضل مواهبك وتدريب موظفيك تدريبا طيبا • لكن ذلك كله لم يبق له أثر الآن ، وأنت مضطر أن تعترف بالفشل • انك قد بدأت تظن أن البقية الباقية من حياتك سوف لا تكون أفضل من الماضى الفاشل ، سوف لا تحصل على أى نجاح عظيم من أجل الله ، وسوف لا تثمر في ربح النفوس •

وقد تقول: « سوف أبدل الجهد في بناء حياة المؤمنين ، ان فشلت في ربح الأشرار • أستطيع أن أدرب الأطفال ، لكن لا أستطيع أن ألدهم • أستطيع أن أهذب الحجارة ، لكن لا أستطيع اقتلاعها من المحجر » •

لثل هؤلاء يأتى الله ويؤكد لهم قائلا: «أستطيع أن أثمرك كثيرا جدا » • تمم الشروط التى يضعها الله أمامك ، وعندئذ تجد أنك قد استطعت أن يكون لك أولادا روحيون كثيرون جدا •

1.5

لكن قد تقول: « هذا لا يمكن أن يتم • فالطبيعة تقول لا • واختبارات الماضى تقول لا • وذبول المواهب والنشاط والقوة يقول لا • قد تثمر كثيرا الأغصان الاخرى التى طعمت حديثا في الكرمة ، أما أنا فقد أصبحت كشجرة جافة » •

انتظر • تأمل في هذه الكلمات ثانية • اكتبها على ألواح قلبك • « لما كان ابرام ابن تسع وتسعين سنة ظهر الرب لابرام وقال له أنا الله القدير • أن ما تعجز عنه الطبيعة تستطيع قدرتي أن تتممه ، وما يعجز عن اتمامه النشاط البشرى يستطيع الروح القدس اتمامه و التي الآن كان ظلامك هو الذي يعوقني ، كان يضطرني الى الانتظار ٠ في كل السنوات الماضية لم تعطني المجال لكي أعمل بسبب اعتمادك على ذاتك. أما الآن وقد أصبحت لا تعتمد بعد على ذاتك ، فقد فتح المجال لقدرتي لكي تعمل ، وأنا ، الله القدير ، أقسمت بذاتي ، أذ ليس هناك قسم أعظم أقسم به، أنكُ أن أئممت شروط عهدي ، اثمرك كثيرا جدا ، وتكون أبا لجمهور من الأمم » . المد يعم وعالة

### (٢) الشرط

« سر أمامي وكن كاملا » ( ع ١ )

هذا هو الشرط الرئيسي للحياة التي ترغب في أن تكون مثمرة • لقد سرنا أمام أصدقائنا وجيراننا وكنيستنا وأمام العالم ، وحرصنا جدا على أن نحصل على ثقتهم واحترامهم لنا • في كل خطوة كنا ندرك أنهم يراقبوننا ، وكنا نطمع في أن يصادقوا على هذه الخطوة • كل هذا يجب أن يتغير • فالله الذي له العين الفاحصة يقول «سر أمامي • لتكن عينك بسيطة • ليكن هدف ك نبيلا • ليكن قصدك الواحد هو أن ليكن هدف ك نبيلا • ليكن قصدك الواحد هو أن ترضيني » • « عينا الرب تجولان في كل الأرض » ترضيني » • « عيناي دائما الى الرب » ( مز

ان الكلمة «كاملا» لا تعنى ما تعودنا أن نفهمه منها ، أى أن نكون بلا لوم قط • انها تعنى الاخلاص من كل القلب ، التسليم الكامل ، والتكريس المطلق • «كن كاملا» ، يجب ألا يكون هنالك أى تحفظ • «كن كاملا» ، يجب أن لا يحجزك رداء شنعارى كالذى حجز عخان بن كرمى • «كن كاملا» ، يجب

أن لا يكون هنالك صوت البقر أو صوت العنم التي لم تقدم لله .

هـذا هو الشرط الأساسى للحياة المثمرة • هل أتممناه ؟ هل هنالك ارتياح كامل في قبول كل وصايا الله ؟ هل قدمنا أنفسنا وأجسادنا « ذبيحة حية مقدسة مرضية عند الله » ؟ هل نحن راضون بأن يكون كل ماعندنا لله ؟ هل نعترف بأن ارادت هي دستور حياتنا الوحيد المبارك ؟ وهل نحن مستعدون أن نسير هكذا ، خطوة فخطوة ، حتى وان كانت الأقدام تدمى اذ نسير في الاجمة المتشابكة بالاشواك، أو نعبر فوق صخرة مدببة ؟ • اذا فلنتشجع ، لأنه لمثل هؤلاء يقول الله :

ه ایمر کارماد ایماد ایماد کارماد ایماد کارماد ایماد کارماد ایماد کارماد ایماد کارماد ایماد کارماد کارماد کارما

## (٣) الأمر ثابت محقق

ا ها د اجعل عهدی بینی وبینك واكثرك كثیرا جدا » ( ع ۲ ) ۰ ( ع ۲ )

لا يمكن أن يتطرق للأمر أى شك • حيث ارتبط الله بعهد فانه لن ينسحب • وحيث نطق الله بأية كلمة فانه بر تبط بها • هل عادت مياه الطوفان لتعرق

العالم مرة أخرى ؟ وهل أضاع نفسا واحدة حسبت في عداد العهد الأبدى الذى تأيد بدم الصليب ؟ هل كسر ناموس النهار والليل ، أو ناموس تعاقب فصول السنة ، أو ناموس عنايته بالبشر ؟ •

وعهد الله ينشأ منه هـو « بينى وبينك » • كل المواعيد تتبعث من قلب الله • هى نعمة مجانية عندما يقول الله « الثمرك كثيرا جدا » • فنحن لا نستحق أي نعمة من نعمه ، ولا ننالها كدين أو كأجر •

وعهد الله يأتينا شخصيا كأفراد • « بينى وبينك » • كل مؤمن مدرج في العهد العام الذي قطعه الله • لكن هنالك لحظات مباركة في تاريخ حياة المؤمن يقترب فيها الله الى نفسه ، في لحظة تأملات عميقة أو في خلوة ، ويقول : « من اليوم هوذا عهدى معك • أنا لك ، فكن أنت لى • أنا بكليتى لك ، فكن أنت بكليتك لى • سأظهر لك اعلانات تزداد عمقا بصفة مستمرة ان كنت تكرس نفسك تكريسا يزداد عمقا بصفة مستمرة » •

هل قال لك هذا يوما ما ؟ • اختل به واعطه الفرصة • اقرأ بنود العهد الجديد الى أن ينير أحدها كأن شعاعة من نور عرش الله سقطت عليه • ولتكن

هذه وجهة نظرك سيما عند التناول من جسد الرب ودمه ، الدم الذي تأيد به العهد • أن الله يقترب الى نفسك المستاقة ، وأذ تكون ساقطا على وجهك في اتضاع وتعجب ، يتحدث اليك ويقول : « هوذا عهدى معك » •

## (٤) العلامة

« هذا هو عهدی ۱۰۰۰ یختن منکم کل ذکر » (ع ۱۰) ۰

هل ننسى أبدا كلمات الرسول في هذا الصدد: « وبه ( بالمسيح ) أيضا ختنتم ختانا غير مصنوع بيد بخلع جسم خطايا البشرية بختان المسيح » ( كو ۲ : ۱۱ )٠

هذا أيضا شرط لازم و لا يمكن أن يكون هنالك اثمار روحى لم تسبقه السكين الحادة و هنا نرى احدى تلك الرؤى العميقة عن قصد الله في رموز العهد القديم و قبل أن يصير ابراهيم « أبا لجمهور من الأمم » كان ضروريا أن يجوز بوتقة الآلام و وان الرمز ليطابق الحقيقة الروحية موضوع تأملنا تمام المطابقة و فالذين يثمرون روحيا يجب أن يخلعوا

وينزعوا عنهم العادات القديمة ورغباتها الشريرة ، شهوة المجد الباطل ومديح الناس واعجابهم • يجب أن يعيشوا في جو الصليب •

قال مرة أحد خدام الله البارزين انه سيج حول نفسه بصليب المسيح ، حتى اذا ما وجهت اليه أية سهام أو أية كلمات فانها كلها تصل اليه خلال ذلك السياج من النار ، ونحن لا يصلح معنا سوى هذا،

هل تحجم عن ختان تلك السكين الحادة ؟ • اذكر أنه «غير مصنوع بيد» بل هو «ختان المسيح»، أي أنه تم باليدين اللتين سمرتا بالصليب بجاذب المحبة ، اللتين كانت لمستهما الرقيقة ، ولا زالت ، سببا في شفاء وتعزية كل القلوب المتألمة • في يديك يا ابن الله نستودع أرواحنا لكى تحررنا من كل ما يعطل حياتنا عن أن تكون مثمرة •

خذ هذه التأكيدات • انه « يحيى الموتى ويدعو الأشياء غير الموجودة كأنها موجودة » • آمن على الرجاء • دون أن تكون ضعيفًا في الايمان اعتبر نفسك الآن ميتا • تطلع الى

موت الكنيسة والجماعة التي تعيش فيها ، ثم انظر الى وعد الله • تأمل فيه • لا ترتاب في وعد الله بعدم ايمان • بهذا فقط تتقوى في الايمان (رو ؛ : ١٧ – ٢٠) • أعط المجد لله ، معتمدا على أمانة من وعد ، وعندئذ يتحول ضحك الشك الى ضحك اسحق اذ تستقبل زرعا روحيا يتكاثر على مر السنين كرمل البحر ونجوم السماء •